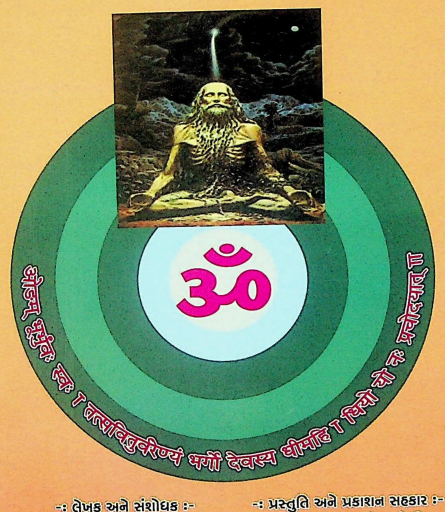
# આપ્મતૈશ હુતીબિર્વે

आत्मतीर्थ आत्मज्ञान - आत्मपूषा आत्म मंत्र



-: લેખક અને સંશોધક :-શરદચંદ્ર ઈશ્વરલાલ પુરોહિત (શરદવસિષ્ઠ)

-: પ્રસ્તુતિ અને પ્રકાશન સહકાર :-કનૈયાલાલ ભાઇશંકર જોષી



# अधिमधी हमितिह

આત્મલીર્થ આત્મગાન - આત્મપૂજા આત્મમંત્ર



-ઃ લેખક અને સંશોધક :-**શ્રી શરદચંદ્ર ઇશ્વરલાલ પુરોહિત** (શરદવસિષ્ઠ) સુરત.

-: પ્રસ્તુતિ અને પ્રકાશન સહકાર :-**શ્રી કનેયાલાલ ભાઇશંકર જોષી** ગોંડલ. જે 5- 40/> -: પ્રાપ્તિ સ્થાન :-

#### શ્રી કનૈચાલાલ ભા. જોષી

(ભવૃત્ત કંટ્રોલર એક એકાઉન્ટ્સ-ગુજરાત વિદ્યુત બોર્ડ) "સિદિઘ", સરવેચા શેરી, નાના દરબારગઢ પાસે, ગોંકલ-૩૬૦૩૧૧. ફોન: (૦૨૮૨૫) ૨૨૩૫૩૪.

**શ્રી શરદચંદ્ર ઇશ્વરલાલ પુરોહિત** (શરદ વસિષ્ઠ) બ્લોક નં. ૫૫/૪૨૦, ગુજરાત હાઉર્સીંગ બોર્ડ, પાલનપુર પાટીચા, રાંદેર રોડ, સુરત-૩૯૫૦૦૫. મો. : ૦૯૯૦૪૯ ૭૩૦૭૨

ਮਰ: ੧,000

%d-2015

આ પુસ્તકના સર્વ હક્ક લેખક **શ્રી શરદચંદ્ર ઇશરલાલ પરોહિત** પાસે સુરક્ષિત છે. પુનઃમુદ્રણ માટે તેમની સંમતિ લેવી જરૂરી છે. તેમની લેખિત સંમતિ સિવાય કોઇપણ લેખ-વિગતનો ઉપયોગ કરવો નહિં.

RS. 40/2

મૂલ્ય: સેવા-ભક્તિ-જ્ઞાન પ્રસાર

-: કોમ્પ્યુ. એન્ડ પ્રિન્ટીંગ :-**સૂર્વ પ્રિન્ટીંગ પ્રેસ** 

કૈલાસબાગ રોક, ગોંકલ. ફોન : (૦૨૮૨૫) ૨૨૨૫૮૭

#### ાા ॐ શ્રી પરસાત્સને નસઃ !!

ચોગ, સંચોગ, વિચોગ, વિપ્રચોગ અને ચોગાનુચોગ (વિધિયોગ) ની વિશેષ અજ્ઞાત રહસ્યમથી ચાવી પરમ ચોગીનાર (પરમાતમા) ના હાથમાં છે, રાખના રમકડાંને સંસાર ચાત્રામાં રમતાં મુકનારો રામ, કહોને જીવન નારકના રંગમંચ ઉપર લાવી, અભિનય કરાવી, પાત્રોનો મેળાપ કરાવી, રંગમંચ પરથી વિદાય કરાવનાર કેશવ (કિરતાર) કનેચો અનંત કળાશ્રીને ધારણ કરનાર છે. જેણે પોતાના અંશરૂપ નામ ધન્ય એવા શ્રી કનેચાલાલ બી. જોષી - ગોંકલનો મેળાપ કરાવ્યો. તેઓ મારી કલમના કદરદાન, પ્રેરક, પ્રોત્સાહક અને પરમર્શદાતા બન્યા. તેમનું યોગદાન મારી પ્રવૃત્તિનું કાથન્વિયન કરનારું છે. જેનો હું હૃદયથી સાભાર સ્વીકાર કરું છું. પરમ કૃપાળુ પરમાતમા તેમને વધુ શ્રેચોમાર્ગમાં પ્રેરે એવી અભ્ચર્થના સહ વિરામ.

સહદયી-**શરદચંદ્ર ઇ. પુરોહિત** (શરદવસિષ્ઠ)

#### ॥ ॐ श्री परभाटमने नभः॥

पाश्री पद्मवने कदम्ब शिखरे राजगृहे कुंजरे । श्वेताश्च युतेवृषेच यज्ञे च उपस्थिते ॥ शंखे देवकुले, नरेन्द्र भवने गंगा तटे गोकुले । पाश्री तवगृहे भूय तत्सदा निश्चला ॥

કમળ વને, કદમ્બ વૃક્ષની ટોચે, હાથી બંધાતો એવા રાજદ્ભારે, શ્વેત અશ્વ અને સુંદર બળદોની જોડ જ્યાં હાજર હોય એવા ગૃહે, શ્રી યજ્ઞ અને પૂજન પ્રાંગણમાં, દેવ મંદિરમાં કે રાજભવને, ગંગાના કિનારે અને ગોકુળ ધામમાં વિરાજતી લક્ષ્મી, આપના સામાજિક આર્થિક જીવનમાં સ્થાચી પૈભવ બની રહો.

# ः आवारः :-

આ મહામુલ્ય જ્ઞાનગ્રંથ પ્રકાશિત કરવા તથા વિનામુલ્થે વિતરણ કરવા અમારા અમદાવાદનાં ખાસ સ્નેહી તરફથી આર્થિક સહકાર પ્રાપ્ત થયેલ છે.

तेमरो तेमनुं नाम प्रसिध्ध न डरपानुं જણાવતાં વિગત દર્શાવેલ નથી. તેમની શ્રધ્ધા તથા જનિદતાર્થે જ્ઞાનસેવા માટે દાર્દિક અભિનંદન અને આભાર...

dl. : 3-90-2095 ગોંડલ.

(ક. ભા. જોષી)

નિવેદન :-

સ્નેહી ભાઇ શ્રી શરદચંદ્ર પુરોહિતનો પરિચય મને મારા સ્નેહી શ્રી અવનિશભાઇ પંડ્યા દ્વારા થયો. શ્રી પુરોહિતજીનો વિગતવાર પરિચય ટાઇટલ પેઇજ ઉપર આપેલ છે.

થોડા સમયના પરિચયમાં તેમનાં અગાઇ જ્ઞાન અને વિક્રતાનો અનુભવ થયો. તેમનાં ૧૬ (સોળ) જેટલાં વિવિધ વિષય ઉપરનાં જ્ઞાનસભર પુસ્તકો પ્રકાશિત થયેલ છે; અને લગભગ ૧૭ (સત્તર) જેટલા પુસ્તકોનું કાર્ચ પૂર્ણ કરીને તૈયાર રાખેલ છે. તત્ત્વજ્ઞાન અને વેદ ઉપનિષદોને લગતાં પુસ્તકો પ્રગટ કરવા સાધારણ રીતે પ્રકાશકો તૈયાર થતાં નથી, કારણ કે તેમાં આર્થિક વળતર, તેનું વેચાણ નહિંવત થતું હોવાથી રહેતું નથી. ભાઇશ્રી શરદચંદ્રની આ વ્યથા સાચી છે. તેથી મારા અંતરવર્તુળમાં આ ચર્ચા થતાં, એક સ્નેહીએ બે પુસ્તકો પ્રકાશિત કરવા માટે સહકાર આપવાની દરખાસ્ત આપી, અને ફળસ્વરૂપે આ પુસ્તક પ્રકાશિત થઇ રહ્યું છે, જેનું વિતરણ વિનામુલ્યે યોગ્ય વિક્રદ્દજનોને થશે.

પુસ્તકનો મુખ્ય વિષય આત્મપૂજા ઉપનિષદ્ છે. તેને અનુલક્ષીને પ્રથમ ૧૮ જેટલા વિવિધ ખાસ લેખો આપેલ છે. જેનાથી પ્રાથમિક ભૂમિકાનું વિષેષ જ્ઞાન ફલિત થાય, જે ખૂબ જ જરૂરી છે. ત્યાર પછી "શ્રી આત્મપૂજા ઉપનિષદ્" ની વિશિષ્ટ પ્રસ્તુતિ છે. માત્ર ૧૭ (સત્તર) સૂત્રોનાં ઉપનિષદ્માં જ્ઞાનનો ભંડાર છે. તેનું રહસ્યોદ્ઘાટન અને વિસ્તૃત છણાવટથી સમજણ ભાઇશ્રી શરદચંદ્રજીએ આપેલ છે. જેની પ્રશસ્તિ કોઇ શબ્દ દ્વારા થઇ જ ન શકે. સમગ્ર જ્ઞાનનું રહસ્ય તેમણે સમજ લીધું છે. જ્ઞાન-પિપાસુઓને માટે તો તે અદ્ભુત પ્રસ્તુતિ છે જ, પણ વિદ્વાનોને પણ તે માર્ગદર્શક ૩૫ છે.

જેઓને તેમના અન્ય અપ્રકાશિત પુસ્તકોને પ્રગટ કરવાની ઇચ્છા હોય તેઓ જરૂરથી તેમનો સંપર્ક કરે અને જ્ઞાન-પ્રસારના કાર્ચમાં સહભાગી થવાનું સૌભાગ્ય પ્રાપ્ત કરે.

હું પોતે વિદ્વાન કે જ્ઞાની કે સાધક નથી. સામાન્ય અભ્યાસુ-જ્ઞાન પીપાસુ છું, અને ભાઇશ્રી શરદચંદ્રજીને સહકાર આપવાની તક શ્રી પરમાત્માએ આપી તેથી તેમનો આભાર માનું છું.

આ ज्ञान-ગ્રંથનો અભ્યાસ મનન ખૂબ જ ધીરજથી કરવો જરૂરી છે. **દરરોજ એક** સૂત્ર **વિષેનો અભ્યાસ-ગનન કરવાથી** તેનાં રહસ્યને સમજી શકાશે અને જીવનમાં ઉતારી શકાશે.

કોઇપણ વધુ સ્પષ્ટીકરણ - માર્ગદર્શન માટે શ્રી શરદચંદ્રજીનો સંપર્ક કરવો.

તા. : ૩-જુન -૨૦૧૬ "સિદ્ધિ", સરયેયા શેરી, નાના દરબારગઢ પાસે, ગોંડલ-૩૬૦૩૧૧. ફોન : (૦૨૮૨૫) ૨૨૩૫૩૪. (ક. ભા. જોષી)

#### ॥ ॐ श्री परभात्मने नमः॥

# -ः अनुङमधिडाः-

| KS  | বিশ্বৰ                                           | પાના નં. |
|-----|--------------------------------------------------|----------|
| 9   | કલમનાં કિનારે - સ્વસંવેદન                        | ٩        |
| 2   | આત્મ-પદ પ્રશસ્તિ                                 | 3        |
| 3   | तत्त्व शुं छे ?                                  | 8        |
| 8   | হাব-અহাব                                         | 6        |
| ય   | સારરૂપ છે સર્વેશ્વર                              | E        |
| 9   | શરીરાદિથી વિલક્ષણ આત્મતત્ત્વ                     | 90       |
| g   | આત્મા અણુ નથી વિભુ છે                            | 93       |
| 4   | અપરિણામી છે આત્મા અવચવરહિત તે                    | ૧૫       |
| e   | જ્ઞાનસ્વરૂપ છે આત્મા, જ્ઞાનાશ્રય નથી તે          | 96       |
| 90  | આત્મા ઉપાદાન કારણ અને નિમિત્તકારણ                | 20       |
| 99  | જગતનું કારણ જ આત્મા છે                           | 23       |
| 12  | જીવ અને આત્મતત્ત્વમાં ભેદ નથી                    | રપ       |
| 13  | આલ્મપૂજા પ્રવેશ                                  | 26       |
| 98  | આત્મદેવનું બાહ્ય પૂજન                            | 39       |
| १५  | આત્મદેવનું આંતર પૂજન                             | 33       |
| 95  | દેવતા તત્ત્વ વિચાર                               | 39       |
| .૧૭ | નિર્ગુણ માનસપૂજા                                 | 3.9      |
| 96  | આત્મપૂજા ઉપનિષદ્ - વિશેષ નોંઘ                    | ४२       |
| 16  | આત્મપૂજા ઉપનિષદ્                                 | ४३ थी    |
|     | सूत्र : १ - १७                                   | 110      |
| २०  | આત્મ મંત્ર                                       | 196      |
| २१  | અજપાજપ સમર્પણ                                    | ૧૨૫      |
| २२  | શ્રી જાબાલ-દર્શનોપનિષદ્ : નાડી પરિચય - આત્મતિર્થ | 926      |

#### ॥ ॐ श्री परभात्मने नमः॥

# કલમના કિનારે... સ્વસંવેદન (!)

जगत्त्स्थितिलयोद् भूतिहेतवे निखिलात्मने । सच्चिदानन्दरूपाय परस्मै ब्रह्मणे नमः ॥

-સંસારની ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને લચનું કારણ તથા સર્વના આત્મા સચ્ચિદાનંદ સ્વરૂપ પરબ્રહ્મને નમસ્કાર કર્ર છું.

ભારતીય સંસ્કૃતિની એ વિશેષતા છે કે આ વિશાળ દેશની બહુમુખી સાધના અને સભ્યતા તે ઋષિ ચેતના - લબ્ધ તત્ત્વાનુભૂતિના ઉપર પ્રતિષ્ઠિત છે. ભારતનું સાહિત્ય અને શિલ્પ, વિજ્ઞાન અને દર્શન, કુલ-ધર્મ, જાતિ-ધર્મ અને સમાજ ધર્મ, રાષ્ટ્રનીતિ, અર્થનીતિ, સ્વાસ્થ્ય નીતિ અને વ્યવહાર નીતિ આ સર્વનું નિર્માણ અને પ્રસાર ઉપનિષદ્ જ્ઞાનને માનવ જીવનના પરમ આદર્શ રૂપમાં માનીને જ થયો છે. ઉપનિષદ્ જ ભારતીય "આર્ચ-સંસ્કૃતિ" કહેવામાં આવે છે. સમસ્ત વેદોનું અર્થાત્ સમસ્ત જ્ઞાનનું જે ચરમ - પરમ સત્ય છે, તે ઉપનિષદોમાં સમુજજવલ રૂપમાં પ્રગટ છે. આથી ઉપનિષદનું પ્રસિદ્ધ નામ 'વેદાંત' (વેદજ્ઞાન) નો અંતિમ ભાગ અથવા શિરોભાગ છે, અને વેદાંત જ સર્વ પ્રકારની ભારતીય સાધનાનો આધાર છે. આથી ભારતીય જાતિ જગતમાં 'વેદાંતી' નામથી વિખ્યાત છે.

ઋષિઓની અતીન્દ્રિય અને અતિમાનસ વિશુધ્ધ ચેતનાને જોવા મળ્યું છે કે આ વિશ્વ જગત મૂલતઃ યા તત્ત્વતઃ એક જ છે, એક જ અખંડ સત્તા વિભિન્ન સત્તાઓના રૂપમાં ઇન્દ્રિય મનની સન્મુખ પ્રતીત થાય છે. - મનોગોચર જેટલા પણ વિભિન્ન પદાર્થ છે, સર્વ એક અદ્ભિતિય નિત્ય સત્ય નિર્વિકાર તત્ત્વના જ વિભિન્ન રૂપો અને વિભિન્ન નામોમાં આત્મ પ્રકાશ છે, એકથી જ સર્વનું પ્રાગટ્ય છે, એકના જ આશ્રયની સર્વની સ્થિતિ છે, એકની જ સત્તાથી સર્વ નિયંત્રિત છે અને પરિણામમાં સર્વ એકમાં જ વિલીન થઇ જાય છે, એકથી અતિરિક્ત બીજો કોઇ સ્વતંત્ર પદાર્થ છે જ નહિ.

ઋષિ-ચેતના પોતાના આત્મામાં અને અન્ય સમસ્ત મનુષ્ય તથા પ્રાણિમાત્રના આત્મામાં અને સમગ્ર વિશ્વ-જગતના આત્મામાં પારમાર્થિક એકત્વની ઉપલબ્ધિ કરે છે. તે પોતાને સર્વ મનુષ્ય, સર્વ પ્રાણિ અને સમસ્ત વિશ્વ પ્રપંચમાં અને સર્વ મનુષ્યો, સર્વ પ્રાણિઓ અને સંપૂર્ણ વિશ્વ પ્રપંચને પોતાનામાં જુએ છે. આ એક આત્મા જ વિભિન્ન સ્થાવર જંગમ શરીરોમાં, વિભિન્ન નામ રૂપોમાં, વિભિન્ન આકૃતિ-પ્રકૃતિમાં પ્રતિભાત થઇ રહ્યો છે. પ્રબુધ્ધ ઋષિ ચેતના આ સત્યનો પ્રત્યક્ષ અનુભવ કરે છે. એટલે જ તો આ ચેતનમાં અભિમાન અને મમતા, રાગ અને દ્વેષ, શત્રુ અને મિત્રનો ભેદબોધ, પારકા-પોતાનાનો ભેદભાવ, હિંસા-ધૃણા-ભય અને વિષય વિશેષ પ્રતિ કામના પ્રભૃતિ કંઇપણ રહી શકતા નથી. આ અનુભૂતિના ફળ સ્વરૂપ સર્વના પરત્વે સહેતુક પ્રેમ અને સર્વના પ્રતિ આત્મબોધ સ્વભાવ સિધ્ધ થઇ જાય છે.

ભૂત-ભવિષ્ય-વર્તમાનના સમસ્ત મનુષ્ય, જીવ અને પ્રાણિ-પદાર્થીના સમષ્ટિભૂત વિશ્વ-જગતના ચથાર્થ તાત્વિક સ્વરૂપને ઉપનિષદોએ જેમ 'सत्यं ज्ञानमनन्तम्' (સત્ય, જ્ઞાન, અને અનંત) બતાવેલ છે, તેમ જ તેને રસમય માની આસ્વાદન કર્યું છે.-'रसो वै सः' બ્રહ્મ રસ સ્વ૩૫ છે. પરમ સોદર્ચ-માધર્ચ-નિકેતન છે, પરમ પ્રેમાસ્પદ છે. આ રસસ્વરૂપ બ્રહ્મ જ વેચિત્ર્યમય જગતમાં વિભિન્ન રૂપોમાં પ્રગટ થઇને અનાદિ-અનંત કાળ આત્મ રમણ, આત્મ વિલાસ, આત્મ રસા સ્વાદન કરી રહેલ છે. વિશ્વ જગતમાં સર્વત્ર જ રસનો વિલાસ છે. સર્વત્ર આનંદની ક્રીડા છે. આનંદ-રસકેલી છે. વિશ્વમાં જેટલા પણ સંઘર્ષ, જીવન સંગ્રામ, ઘાત-પ્રતિઘાત અને આપાત-બીભત્સતામય યુદ્ધ-વિગ્રહ પ્રભૃતિ થાય છે, તેઓ સર્વમાં પણ એક અનંત ચેતન્ય-ઘન રસ સ્વરૂપ બ્રહ્મનો જ વિચિત્ર રસવિલાસ ચાલે છે - તેનો રસ પ્રવાદ વહે છે. ઉપનિષદ્ની દષ્ટિમાં બધું રસમય છે, સર્વ સુંદર છે, સર્વ આસ્વાદ્ય છે. આનંદ રૂપમાં, વિજ્ઞાન રૂપમાં, મન રૂપમાં, પ્રાણ રૂપમાં, અન્નચા ભોગ્ય જડ પદાર્થ રૂપમાં પણ રસમૃતસિંધુ બ્રહ્મની જ આત્માભિ વ્યક્તિ અને આત્માસ્વાદન થઇ રહ્યું છે. સંબુદઇ માનવ ચેતનાની અનુભૂતિમાં સમસ્ત વિશ્વ જગત જ પ્રેમ અને આનંદ સહિત આસ્વાદ્ય છે. આ જ આત્મજ્ઞાન, આત્મતીર્થ, આત્મમંત્ર, આત્મપૂજાની ફળશ્રુતિ ઉપનિષદ્ દર્શાવે છે. અંતમાં ક્ષતિ માટે ક્ષમાપ્રાર્થી છું. 'ૐ सोडहं हंसः' અસ્ત.

ઠે. કણબીવાડ, મું. પો. : ડુમસ, જી. : સુરત.

વિદ્ધદૃજન ચરણચંચરિક શરદચંદ્ર ઇ. પુરોહિત (શરદવશિષ્ઠ)

#### આત્મ-પદ-પ્રશસ્તિ

सन्मूलाः सोम्यमाः सर्वाः प्रजाः सदायतनाः । सद्यतिष्ठाः एतदात्म्यमिदं सर्वं तत्सत्यगं स आत्मा तत्वमिस ॥ (छन्दोप्यः)

જેમ પ્રજવલિત આગથી તેના સમાન રૂપવાળી હજારો ચિનગારીઓ નિકળતી રહે છે, તે પ્રકારે હે સોમ્ચ! અવિનાશી બ્રહ્મથી નાના પ્રકારના ભાવ (જીવ) ઉત્પન્ન થાય અને તેમાં લીન થાય છે. ''હે સોમ્ચ! આ સર્વ પ્રજા 'સત્'રૂપી કારણથી જ ઉત્પન્ન'' થઇ છે. 'સત્' માં જ નિવાસ કરે છે અને અંતમાં પણ 'સત્'માં જ પ્રતિષ્ઠિત થાય છે.'' આ બધું બ્રહ્મરૂપ જ છે. તે બ્રહ્મ જ સત્ય છે. તે જ આત્મા છે. તે બ્રહ્મ તું છે.

पूषन्ने कर्षे यम सूर्य प्राजापत्य व्यूह रश्मीन् समूह ।
तेजो यत्ते रूपं कल्याणतमं तत्ते पश्यामि योडसावसौ पुरूषः सोडहमस्मि ॥ १६ ॥
(ईशावास्योपनिषद)

હે ભક્તોના પોષણ કરનારા, હે મુખ્ય જ્ઞાન સ્વરૂપ, હે સર્વના નિયંતા, હે ભક્તો યા જ્ઞાનિઓ (સુરિઓ) ના પરમ લક્ષ્યરૂપ, હે પ્રજાપતિના પ્રિય! આ રશ્મિઓને એક્સ કરો યા હટાવી લો. આ તેજને સમેટી લો યા પોતાના તેજમાં મેળવી દો, જે આપનું અતિશય કલ્યાણમય દિવ્ય સ્વરૂપ છે, તે આપના દિવ્ય સ્વરૂપને, હું આપની કૃપાથી દયાન દ્વારા જોઇ રહ્યો છું, તે સૂર્યનો આત્મા છે. તે પરમ પુરૂષ આપનું જ સ્વરૂપ છે. હુ પણ તે જ છું. - ' सोडहमस्म '

यत्परं ब्रह्म सर्वात्मा विश्वस्यायतनं महत् । सूक्ष्मात्सूक्ष्मतरं नित्यं स त्वमेव त्वमेव तत् ॥ (कैवल्य. १/१६)

જે પરબ્રહ્મ સર્વના આત્મા, વિશ્વના મહાન આયતન, સૂશ્મથી પણ સૂશ્મતર અને નિત્ય છે, તે તમે જ છો, તે તમે જ છો, તમે જ તે છો.

यस्मिन् पप्च पप्चजना आकाशम्च प्रतिष्ठितः । तमेव मन्य आत्मानं विद्वान ब्रह्मामृतोडमृतम् ॥

જેમાં પાંચ પંચજન (ગાંધર્વ, પિતૃઓ, દેવતા, અસુર અને રાક્ષસ અથવા બ્રાહ્મણાદિ વર્ણ અને નિષાદ) તથા અવ્યાકૃત પ્રકાશ પ્રતિષ્ઠિત છે, તે આત્માને જે હું અમૃત બ્રહ્મ માનું છું. તે બ્રહ્મને જાણવાવાળો હું અમૃત જ છું.

सर्वे तेदा यत्पदमानन्ति तपांसि सर्वाणि च यद्ददन्ति । यदिछन्तो ब्रह्मचर्यं चरन्ति तत्ते पदं संग्रहेण ब्रवीम्योमितात् ॥ (कठ. १/२/२०१५)

સંપૂર્ણ વેદ જે પદનું પ્રતિપાદન કરે છે, બધી તપશ્ચર્યાઓને જેની પ્રાપ્તિનું સાધન બતાવવામાં આવે છે, જેની ઇચ્છા કરતા મુમુક્ષુજન બ્રહ્મચર્ચનું આચરણ કરે છે, તે પદને હું તમને સંક્ષેપમાં કહું છું, ૐ તેજ પદ છે.

## तत्त्व किम् - तद्य शुं छे ?

આહાર-વિહાર પર્યંત જ પોતાની જીવનચર્ચાને સીમિત ન રાખીને, ભવિષ્યની તરફ અગ્રસર રહેવું, તેના માટે સતતં પ્રયત્ન કરવો, માનવ જીવનની એક વિશેષતા છે. એ તેની જન્મજાત કળા છે. વાડ્સચમાં આ કળાનું સંકલન રહે છે. વાડ્સચ માનવની વિશેષતાઓનો (આદર્શ) પુંજ છે. જેનું આકલન કરીને અન્ય માનવ પોતાને માટે ગતિપથ પ્રાપ્ત કરે છે. તે કળા સાહિત્યની હોય, આલંકારિક હોય, ભોતિક હોય અથવા આઘ્યાત્મિક હોય, માનવના જીવનમાં કોઇપણ પર્યાયના રૂપમાં આવશ્યક છે. પ્રત્યેક કળાનું પોતાનું વાક્સય પોતાના વિષયમાં આવશ્યક સરાદનીય છે, તથાપિ અધ્યાત્મ-વિવેક કળાપૂર્ણ વાડ્સચનું સ્થાન સર્વોચ્ચ છે. કારણ કે પ્રત્યેક વસ્તુ કે જે વિશ્વની રંગભૂમિ પર પ્રસ્તુત થઇ હોય અથવા થનારી હોય, દીપ જ્યોતિ સમાન આ અઘ્યાત્મથી જ આત્મ સત્વ અથવા આત્મ પ્રકાશ પ્રાપ્ત કરે છે. આ વાત સ્પષ્ટ જ છે કે જગતના કોઇપણ વ્યવહારમાં 'હું' એવા આત્મ તત્ત્વના વિના ચાલી શકતું નથી. જગતના કોઇપણ દેશ અને કાળનો ઉચ્ચ કોટિનો દાર્શનિક હોય, ચાહે 'आत्मानं सततं रक्षेत्' डहेवावाणो डोर्ड भहास्वार्थी व्यवहारी पुरुष होय. जंजे आत्म सापेक्ष છે. એટલે જ તો આદ્યાત્મ - વાડ્સય કોઇપણ દેશ કાળનું હોય, પ્રશંસનીય છે, બધાને માટે આદરણીય છે, સંગ્રાહ્ય છે, જ્ઞેય છે. ઉપનિષદ્ વાડ્સય એ એક એવું અદ્ભૂત વાક્સચ છે જે આધ્યાત્મનો પ્રકાશ દેવાવાળું છે. આ દિશામાં વિશ્વની અદ્ભિતિય पस्तु छे. आ पातनो सर्प विक्रानो स्वीडार डरे छे. 'षदल विशरणगत्यवसादनेषु' ધાતુના પહેલા 'उप' અને 'नि' આ બે ઉપસર્ગ અને અંતમાં 'किवप्' પ્રત્થય લગાડવાથી ઉપનિષદ્ શબ્દ બને છે.

'उपनिषद्यते – प्राप्यते ब्रह्मात्ममावोडनया इति उपनिषद् ।'

આનો અર્થ એ છે કે જેનાથી બ્રહ્મનો સાક્ષાત્કાર કરી શકાય, તે ઉપનિષદ્ કહેવાય છે. ઉપનિષદ્રોમાં બ્રહ્મજ્ઞાન અથવા બ્રહ્મવિદ્યાનું જ પ્રધાનતાથી વિવેચન તથા વર્ણન પ્રાપ્ત થાય છે. જેથી ઉપનિષદ્ આધ્યાત્મ વિદ્યા પણ કહેવામાં આવે છે. બ્રહ્મનો પ્રતિપાદક વેદનો શિરોભાગ અથવા અંતમાં હોવાથી ચે વેદાંત યા ઉત્તર મીમાંસા પણ કહેવાય છે. બ્રહ્મજ્ઞાન, આત્મજ્ઞાન, તત્ત્વજ્ઞાન, અને બ્રહ્મવિદ્યા એ સર્વ પર્યાચવાચી શબ્દ છે. વેદના અંગભૂત સંહિતા, બ્રાહ્મણ, આરણ્યકોમાંથી જ બ્રહ્મજ્ઞાન પ્રતિપાદક ભાગોને પૃથક કરીને તેને 'ઉપનિષદ્' નામ આપવામાં આવેલ છે. કેવળ અથવેવેદમાં પર ઉપનિષદ્દો છે. મુક્તિકોપનિષદ્માં ૧૦૮ ઉપનિષદ્દોની ગણના કરવામાં આવી છે. ઉપલબ્ધ ઉપનિષદ્દોની સંખ્યા ૨૨૦ છે.

અમરકોષકાર ઉપનિષદ્નો અર્થ લખે છે - 'घर्मे रहस्युपनिषत्' આ પ્રમાણે

'ઉપનિષત્' શબ્દ ગૂઢ ધર્મ અને રહસ્ચના અર્થમાં પ્રયુક્ત થાય છે.

ઉપનિષદ્દોનો શું વિષય છે યા હોવો જોઇએ, એમાં કોઇ વિવાદ નથી; કારણ કે એ વાતને બધા જાણે છે તેથી માને છે કે ઉપનિષદ્નો મુખ્ય વિષય 'બ્રહ્મ' છે અને મુખ્ય પ્રયોજન 'બ્રહ્મજ્ઞાન' છે. કે જેનાથી મોક્ષ મળે છે. નિશેષતયા આત્મતત્ત્વની સમીપ પહોંચાડી દેનારી વિધા આ અર્થમાં ઉપનિષદ્ શબ્દ યથાર્થ છે. 'બ્રહ્મ' શબ્દ નિમ્નલિખિત અર્થોમાં વપરાય છે - પરમાતમા, જીવ, જગતકારણ, જક્પ્રકૃત્તિ, પરમાણુ, શબ્દ અને વિધા.

'अथातो ब्रह्मजिज्ञासा', 'जन्माद्यस्य यतः' 'तस्मै ज्येन्टाय ब्रह्मणे नमः ।' -अहीं બ्रह्म शબ्द परभेश्वर पाथड छे.

'मम योनिमर्हद्र ब्रह्म तस्मिन् गर्भ दघाम्यहम्' (गीता १४/३)

અહીં આગળ જડ-પ્રકૃત્તિ તથા પરમાણુ અર્થમાં બ્રહ્મ શબ્દ મતભેદથી માનવામાં આવે છે.

'ब्रह्म एवेदमग्र आसीत्' – અહીં જગતકારણ (ઉપાદાન) બ્રહ્મ-શબ્દાર્થ છે.

'सर्वेषामेव दानानां ब्रह्मदानं विशिष्यते ।'

અહીં બ્રહ્મદાન શબ્દ - બ્રહ્મવિધાનું દાન, શબ્દ (વેદ) આદિનું દાન એવો અર્થ સમજવાનો છે. 'જગતકારણ' એ અર્થમાં બ્રહ્મ શબ્દ લેવા ખૂબ જ ઉચિત છે. (આ વાક્ય શેષ આદિ પ્રમાણ પ્રમાણથી સંગત છે.)

આના ઉપર શંકા પણ આવશ્ચક છે કે 'જગતકારણ' જડ પ્રકૃત્તિ આદિ માટે લેવામાં આવે અથવા ચેતન આત્મા ? આનું સમાધાન પણ અતિ સરળ છે. તે બ્રહ્મના સંબંધમાં ત્યાં જ મળે છે. 'तदैश्वत बहु स्यां प्रजायेय' અર્થાત્ બ્રહ્મએ ઇચ્છા કરી કે 'હું સૃષ્ટિ કરું' આ પ્રકાર ઇચ્છા કિવા મનન જડ પ્રકૃત્તિમાં સંભવ નથી. એટલે 'બ્રહ્મ' શબ્દથી ચેતન આત્મા લેવા જ ઉચિત છે. 'अयमात्मा ब्रह्म' આ સમાનાધિકરણ શબ્દોનું પણ આ જ સ્વાસ્થ્ય છે.

'तत्त्व किम्' – तत्त्व शुं છે - આ જિજ્ઞાસાથી જો ઉપનિષદોનું આલોકન યા શ્રવણ - મનન કરવામાં આવે તો 'અહીં બ્રહ્મથી અતિરિક્ત બીજું કઇં જ નથી' 'ચથાર્થતઃ તે બ્રહ્મ જ સત્ય છે' અને 'એક માત્ર તે જ છે' એ જ तत्त्व ઉપલબ્ધ થાય છે. 'ईशावास्यमिद" सर्वं यत्किग्न जगत्यां जगत् ।'

'तत्त्व किम्' – तत्त्व शुं છે - આ જિજ્ઞાસાથી જો ઉપનિષદોનું આલોકન ચા શ્રવણ - મનન કરવામાં આવે તો 'અહીં બ્રહ્મથી અતિરિક્ત બીજું કઇં જ નથી' 'ચથાર્થતઃ તે બ્રહ્મ જ સત્ય છે' અને 'એક માત્ર તે જ છે' એ જ तत्त्વ ઉપલબ્ધ થાય છે.

> 'ईशावास्यमिद ६ सर्वं यत्किग्च जगत्यां जगत् र 7 भुद्विजानतः 'यस्मिन्सर्वाणि **भृतान्यात्मै** वा 'तत्र को मोहः की शोक एकत्वमन् 11 'ओमित्येतद सर्वं तस्योप व्याख्यानम् 7 क्षरमिदं क्षेतद् Y 'सर्व ब्रह्मायमात्मा ब्रह्म नेह नानास्ति 'सर्व खलिदं किंग्चन व्रद्य 'मृत्योः स मृत्युमाप्नोति य इह नानेच पश्यति 'एको देवः सर्वभूतेषु गृढः' 'द्वितीयाद्वै भयंभवति

અહીં શ્રુતિઓ આ તત્ત્વને સ્પષ્ટ રીતે પ્રતિપાદિત કરે છે. આ ચેતન આત્મા સ્વયં પ્રકાશ છે. એને જ બ્રહ્મ એપિનિષદ્ પુરૂષ અથવા ઉપનિષદ્ પ્રતિપાધ આત્મ તત્ત્વ કહે છે. આ ઉપનિષદ્ પ્રતિપાધ આત્મ તત્ત્વ કહે છે. આ ઉપનિષદ્ પ્રતિપાધ આત્મ તત્ત્વના સ્વરૂપના વિષયમાં ઉપનિષદોના આધાર પર જ વાદીઓના અનેક મત છે. તેના ઉપર સપ્રમાણ સમાલોચના કરવા હું કંઇક લખવાનું ઉચિત સમજું છું. જેનાથી ઉપનિષદ્ પ્રતિપાધ આત્મતત્ત્વનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ પ્રગટ થઇ શકે.

ॐ त्वं हि नः पिता वसो त्वं माता शतकतो वभूविया अघा ते सुम्न मीमहे ाा (ऋ. ८-९८-११)

દે સર્વશક્તિમાન! આપ સર્વની અંદર વાસ કરનારા અમારા પિતા તથા સેંકડો ઉપકાર કરનારા માતા છો, એટલે હું પવિત્ર અને વિનમ્ર મનથી આપને નમસ્કાર કરું છું. હે પતિત-પાવન, અંતર્ચામિન્ જગત્પતે! હું અઘ્યાત્મ વિજ્ઞાનના જિજ્ઞાસુ મુમુસુજનોની કલ્યાણ કામનાના હેતુથી આ લેખની ઉઠાવી રહ્યો છું. જેનાથી મનુષ્ય માત્ર આત્મા સાક્ષાત્કાર દ્વારા કૃતકૃત્ય થઇ શકે. આશિર્વાદ આપો મને કે હું એવું કરવામાં સમર્થ થઇ શકું.

'બૃहदारएसड ઉપનिषद' मां थाइायल्ड्स ऋषि मैत्रेशीने ઉपहेश हैता डहे छे हे -न वा अरे पत्युः कामाय पितः प्रियो पवति । आत्मनस्तु कामाय पितः प्रियो पवित । न वा अरे जायायै कामाय जया प्रिया पवित । आत्मनस्तु कामाय जाया प्रितामवित । - अरे मैत्रेशी ! पितने भाटे पित प्यारो नथी होतो, आत्माने भाटे पित प्यारो होय छे. स्त्रीने भाटे स्त्री प्यारी नथी होती, आत्माने स्त्री प्यारी होय छे.

न वा अरे सर्वस्य कामाय सर्व प्रियं मवित । आत्मनस्तु कामाय सर्वं प्रियं भवित । आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निदिष्यासितव्यो मैत्रेयि आत्मिन खलु अरे दृष्टे श्रुते मने विज्ञाते हर्दं सर्व विदितम् ॥

બધાને માટે બધા પ્યારા નથી હોતા, આત્માને માટે બધા પ્યારા હોય છે. એટલે હે મૈત્રેચિ! આત્માને જોવા, સાંભળવા, વિચારવા અને જાણવાથી સર્વ કંઇ સમજણમાં આવે છે.

મનુષ્યને પોતાના જીવનના પ્રત્યેક ક્ષેત્રમાં કાર્ય કરતા રહી આત્માને જ ધ્યેય બનાવી રાખવું જોઇએ.

છાંદોગ્ય ઉપનિષદ્માં નારદજીએ પ્રશ્ન કર્યો - 'ભૂમા કોના સહારે છે' ?

સનત્લુમારજી કહે છે - ભૂમા પોતાના જ મહિમામાં જ સ્થિત છે. ભૂમા પોતાનામાં જ પ્રતિષ્ક્તિ છે. ભૂમા જ અમૃત છે. ભૂમા સ્વયં પોતાનો આધાર છે. તે જ નીચે છે, તે જ ઉપર છે, તે જ આગળ છે, તે જ કાબે જમણે છે. તે જ સર્વ કંઇ છે. જો આપ એ ભૂમાને 'હું' કહીને પોકાર કરો તો એવું કહેશે કે - હું નીચે છું, હું જ ઉપર છું, હું જ પાછળ, હું જ આગળ, હું જ કાબે, હું જ જમણે, હું જ સર્વ કંઇ છું. અર્થાત્

अर्थात् आत्मादेश एवात्मैवा घस्तादात्मोवरिष्टार त्मा प्रश्वादात्मा पुरस्तादात्मा दक्षिणत आत्मोत्तरत आत्मेवेदं सर्वमिति स वा एव एवं पश्यन्नेवं मन्वान एवं विज्ञानात्म रितरात्मक्रीड आत्मिमथुन आत्मानन्दः स स्वराङ् भवति तस्य सवेषु लोकेषु कामचारो भवति । अथ योन्यथातो विदुरन्य राजानस्ते क्षय्यलोका मवन्ति तेषां सर्वेषु लोकेष्य कामचारो भवति । (छान्दोव्य. ७/२५/२)

હવે જો તેને 'આત્મા' કહીને પોકારો તો કહેશે કે - આત્મા નીચે જ છે, આત્મા ઉપર જ છે, આત્મા જ પાછળ છે, આત્મા જ આગળ છે, આત્મા જ જમણે છે, આત્મા જ કાબે છે. આત્મા જ સર્વ કાંઇ છે. જે આ રીતે જાણે છે, તે પોતાનામાં જ રમણ કરે છે, પોતાનામાં જ ખેલે છે. પોતાની સાથે જ પોતે રહે છે. પોતાનામાં જ આનંદ લે છે. તે જ સ્વરાટ્ છે. બધા લોકોમાં તેની કામના પૂરી થાય છે, પરંતુ લોક એનાથી વિપરીત ભાવના રાખે છે, તેમનું કરેલું-કારવેલું નાશને પ્રાપ્ત થાય છે. તેઓની ભાવનાઓ ક્યારે પૂરી નથી થતી. તેમને ક્યાંય સુખ પ્રાપ્ત થતું નથી.

અહીં ભૂમા, શ્રેય, આત્મા, શબ્દોથી એક જ તાત્પર્ચ છે. પ્રાકૃતિક જગતને પોતાના કાર્ચનું દયેય બનાવવું 'અલ્પતા' છે, પ્રેય છે અને આત્માને દયેય બનાવવું ભૂમાપન છે. એ બંનેનો સમન્વય કરતા રહી આત્મોન્નતિ કરવાનું ઉદાહરણ વિદેહરાજ મહારાજ જનકનું જીવન છે.

#### ॥ ॐ श्री परभारभने नभः॥

#### হ্যাব - অহ্যাব

यो ब्रह्माणं विद्याति पूर्वं यो वै वेदा अन्व प्रहिणोति तस्मै । ति ह देवमात्म बुध्यि प्रकाशं मुमुक्षुर्ये शरणमहं प्रपद्ये ॥ (श्वेताश्वतर ६/१८)

જે પરમેશ્વરે બ્રહ્માને સર્વ પ્રથમ ઉત્પન્ન કર્યા, જેમણે તેમને અમિત જ્ઞાનના આકાર પોતાના વેદ આપ્યા. આત્મશુધ્ધિના વિમલ વિકાસક અખિલ વિશ્વમાં વિરાજી રહેલા એવા પરમ દેવ (પરમેશ્વર) હું મુમુક્ષ આજે હું આપનું શરણ ગ્રહણ કરૂં છું.

एको देवः सर्व भूतेषु गूढः सर्वव्यापी सर्वभूतान्तरात्मा । कर्माध्यक्षः सर्वभूताधिवासः साक्षी चेता केवलो निर्गुणश्व ॥ (श्वेताश्वतर ६/११)

સમસ્ત પ્રાણિઓમાં એક જ દેવ સ્થિત છે તે સર્વ વ્યાપક, સમસ્ત ભૂતોનો અંતરાત્મા, કર્મોનો અધિષ્ઠાતા, સમસ્ત પ્રાણિઓમાં વસી રહેલો, સર્વનો સાક્ષી, સર્વને ચેતનત્વ પ્રદાન કરનાર, શુધ્ધ અને નિર્ગુણ છે.

ज्ञानमेकं सदा भाति सर्वावस्थासु निर्मळम् । मन्द भाग्या न जानन्ति स्वरूपं केवलं बृहत् ॥ (सदाचारानु सन्धानम्-३१)

જાગ્રદાદિ સર્વ અવસ્થાઓમાં એક અદ્ભિતીય નિર્મળ જ્ઞાન (સત્તા) જ સદા ભાસી રહેલ છે, પરંતુ તે સર્વવ્યાપક નિરવધિક, કેવળ શુધ્ધ વિજ્ઞાનધન સ્વરૂપને મંદભાગ્યવાળા જ્ઞાણી શક્તા નથી.

स्वप्रकाशस्वरूपत्वात् सिष्यत्वाच्व चिदात्मनः । वृत्तिव्याप्यत्वमेवास्तु फलव्याप्तिः कथं भवेत् ॥ (सदाचारा. ५)

આત્મા સ્વપ્રકાશ સ્વરૂપ સ્વયં સિઘ્ધ છે. એટલે તે આવરણ ભંગરૂપ વૃત્તિ વ્યાપ્તિનો વિષય છે, તેમાં ફળ વ્યાપ્તિ કેવી રીતે થઇ શકે ? અર્થાત્ તેમાં ફળ નથી થઇ શક્તી.

> जगत्त्स्थित लयोद्भूति हेतवे निखिलात्मने । सच्चिदानन्दरूपाय परस्मै ब्रह्मणे नमः ॥

સંસારની ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને લયનું કારણ સર્વના આત્મા સચ્ચિદાનંદ સ્વરૂપ પરબ્રહ્મને નમસ્કાર કરું છું.

॥ ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः ॥

# સારરૂપ છે સર્વેશ્વર...

જે સાર છે સર્વ ઉપનિષદોનો, વેદ-સંવેદ જીવનાધાર; સાર૩૫ કેવલ સર્વેશ્વર. છે આ સંસાર અસાર. સ્ટાભંગુર દુર્લભ માનવત્તન, વિષય સર્વ નિસ્સાર; લાચાર મનને વશ કરીને, કરો આત્મ ઉઘ્ધાર. ભૂમંડળને ચૌદ બ્રહ્માંડના, કણકણમાં વિભુનો વિસ્તાર; સર્વમાં જીવ સમાન જાણીને, કરો આત્મ-તૃત્ય વ્યવહાર; અનાસકત થઇને કરવો છે, નિજ આહાર-વિહાર: અહંકારનો પરિહાર ન જ્યાં સુધી, નહિ કર્મ-નિસ્તાર; સત્ય શોધ જ એકમાત્ર છે, ભવરોગનો ઉપયાર. आत्मजोध ४ पहाँचाडे छे, छपन्म् डितने द्वार. દેહી અજર-અમર-અક્ષર છે, દેહ તો વિકારાગાર; આ દે દ- દે દીનો વિવેક, ઉતારે ભવસાગર પાર. જે સ્વરૂપ વિસ્મૃતિ છે માયા, અને બ્રહ્મ એક ૐકાર નિર્ગુણ પણ એ સગુણ પણ એ, છે સાકાર એ જ નિરાકાર. નથી નામ, ૩૫, આકાર મારો, રહું સદા હું નિર્વ્યાપાર, દં પણ તેજ બ્રહ્મ છું, સત્-ચિત્-સુખ-આનંદ અપાર.

-શરદચંદ્ર પુરોહિત (શરદ વસિષ્ઠ)

### शरीराहिथी विदक्षण आत्मदान

'कुर्वन्नेवह कर्माणि जिजीविषेच्छत समाः ।' (इश. २) કર્મ કરતા રહીને સેંકડો વર્ષ જીવનેચ્છાનો આદેશ આપતાં આ શ્રુતિ બતાવે છે કે 'જીવન જ સર્વ કાંઇ છે અને મૃત્યુ બાદ કંઇ જ નથી.' એટલા માટે એ પ્રકારના કર્મ કરો જેનાથી તમારું જીવન, કે જે પૃથ્વિ આદિ જક तत्त्वोना सમુદાયમાં 'किण्वादिप्यो मदशक्तिवत्' છે, બદુ લાંબા સમય સુધી રહે. જો શરીરાદિથી વિલક્ષણ આત્મા હોય અને મૃત્યુ પછી પણ તે વિધમાન હોય તો પછી સેંકડો વર્ષ જીવિત રહેવાની ઇચ્છાનું શું મહત્વ ? કે જ્યારે વૃધ્ધવસ્થા પણ સાથે જોડાયેલી રહે છે. શરીરમાં કષ્ટ થવાથી તેનાથી બચવા માટે ઉપાય શા માટે કરવા, જો આત્માનું કંઇ જ બગડતું નહિં હોય ?

'यदेतद्रेतस्तदेतत्सर्वेष्यो डङ्गेष्यस्तेजः समुष्टुतम् । स्त्रियां सिग्चित सास्येतमात्मान् मत्रगतं भावयति ॥' (ऐतरेय.) पीर्य स्परूप आत्मा स्त्रीमां सिंथित थाय छे, अने स्त्री तेने (पतिनो) आत्मा समझने पातन हरे छे.

'सस्यमिव मर्त्य पच्यते' (कडोपनिषद्) 'अथ चैनं नित्य जातम्' (गीता २/२६) 'जातस्य हि सुवो मृत्युर्मुवं जन्म मृतस्यच' (गीता २/२५)

ઉપરોક્ત વચનોથી પણ એ જણાય છે કે આત્મા ભૌતિક તત્ત્વ છે.

'क्वन्नेवेह' આ શ्रुतिनुं पूर्वोडत तात्पर्य नथी. आत्म तत्त्वने सम्राणे पुत्रेषणाहिने छोडीने संसारथी पर જे निरतिशय सुज प्राप्त नथी डरी शडता, ते अनात्मज्ञ पुरुष यज्ञाहि शुल डर्भ डरता रहीने पण्ण पोतानुं आयुष्य पूर्ण डरे. એવુं तात्पर्य छे.

રેતઃ સિંચનને પ્રથમ જન્મ અને ઉત્પત્તિને બ્રિતીય જન્મ જે કહેવામાં આવેલ છે, તે આત્માના પ્રાગટ્યના અવચ્છેક શરીર, શરીરના સંબંધમાં છે, આત્મામાં ઓપચારિક કથન છે. આ શરીરાત્માનું નિરાકરણ ચમરાંજે નચિકેતાના પ્રશ્નોત્તરમાં કર્યું છે.

> 'येयं प्रेते विचिकित्सा मनुष्यडस्तीत्ये के नायमस्तीति नायमस्तीति चैके ।' (कठोपनिषद् १/१/२०)

अनुष्य भृत्यु पछी रहे छे या निह ? आ प्रश्ननो उत्तर यभराश्वे आप्यो छे हे -'तत्ते पद' संग्रशेण ब्रदीम्योमित्येतत् ॥' न जायते म्रियते वा विपश्चिन्नायं कृतिचिन्न बमूव कश्चित् । अजो नित्यः शास्वतोयं पुराणो न हन्यते हन्यमाने शरीरे ॥ (कठोपनिषद् १/२/१५,१८)

અહીં તે આત્માનું લક્ષણ બતાવતાં સિઘ્ધ કરવામાં આવેલ કે શરીરાદિ ભોતિક तत्त्व સર્વ વિનાશી છે. તે આત્મા નથી કારણ કે આત્મા અજર અમર છે અર્થાત્ તે 'बायते' આદિ ષક્ભાવોથી રહિત છે. इन्द्रियेभ्यः पराह्यर्या अर्थभ्यश्च पर्र मनः । मनसस्तु परा बुध्धिर्बुध्धेरात्मा महान परः ॥ (कठोपनिषद् २/३/१०)

તે આત્મા ઇન્દ્રિય, પૃથ્વિ આદિ વિષય, અતઃ કરણાદિ સર્વથી ભિન્ન છે. ખરેખર શરીરથી આત્મા વિલક્ષણ છે.

> अस्ति स्वयमित्यस्मिनांशे कस्यास्ति संशय पुंसः । तथापि संशयक्ष्वेत्संशयिता यः स एव भवसि त्वम् ॥

'હું છું' એ પ્રતીતિને વિષે ક્યાં પુરુષને (સ્વાત્મનિરૂપણ) સંશય હોય ? છતાં તેને વિષે જો સંશય હોય તો, જે સંશય કરનાર છે તે જ તું છે એમ સિઘ્ધ થાય છે - આ છે આત્મ પ્રતીતિ.

આત્મ શક્તિ કેટલી બધી છે અને કેવી જબરી છે તેનો આપણે નથી કરતા વિચાર. જીવપણુ માની લેનારા માણસો પોતાને તુચ્છ માને છે, અતિ દુર્લભ મનુષ્ય દેહ નકામો ગુમાવે છે અને વિષય ભોગની ઇચ્છા રાખી તેમાં મશગૂલ રહે છે. વિષય સુખર્થી મળતી શાંતિ સિણક હોવાથી ખરી શાંતિ નથી જ. તેનાથી તરસ છીપતી નથી, તૃષ્ણા દિન-પ્રતિદિન વધે છે, પરંતુ આત્મ શાંતિ એ નિરંતર શાંતિ છે તેને પિછાનતા નથી એ માયાનું પરિબળ છે. એ સઘળું દુઃખ નિર્બળતામાં નથી, પણ મિશ્રિતપણામાં છે. દેહ વગેરે સાથે પોતાને (આત્માને) મળેલો માને છે, તેથી પોતે જીવરૂપે થઇ 'હું પણાને' પ્રાપ્ત થાય છે.

આરસામાં આગળ થઇને જનારી વસ્તુ આરસામાં દેખાય છે, ટી.વી. કાર્યક્રમોમાં ટી.વી.ના પડદા પર કેવી ઘટનાઓ આકાર પામતી દેખાય છે. પરંતુ તે ટક્તી નથી. છેવટે ટી.વી.ને પડદો અને આરસો ફેરફાર વગરના જેમના તેમ જ રહે છે. તેમ ચૈતન્થમાં જગતની છબી (ચલચિત્ર) પડે તેટલી ઘડી દેખાય પરંતુ ચૈતન્થરૂપી આરસો કહો કે ટી.વી. સ્ક્રીન (પડદો) તેવોને તેવો જ નિર્મળ રહે છે.

ઇન્દ્રિયોના વ્યવहાર જે ભાસ કરાવે છે તે કેવી રીતે થાય છે ? પ્રથમ તો આંખ ઉઘાડીએ એટલે બહારની વસ્તુઓ આંખની કીકીમાં ભાસે છે, તેની છબી ત્યાંથી ઉઠી મન પર પડે છે, તેનું પછી આપણને જ્ઞાન થાય છે કે ફલાણી વસ્તુ છે. સમુદ્રમાં હજારો તોફાન થતાં દેખાય છે, પણ સમુદ્ર પાછો જેવો ને તેવો ગંભીર શાંત નજરમાં આવે છે. ચૈતન્યની અપેક્ષાએ આકાશ જોતાં જડ છે, એવા આકાશમાંથી જેવો વરસાદ વરસે છે તેવો પોતે કંઇ ભીનું થતું નથી, આકાશ અસંગ અને અવિકારી રહે છે. વાયુમાં ગમે તેવી ગંધ આવે વાયુ પાછો તેવો ને તેવો જ રહે છે. પરમાતમા તો સર્વથી સૂક્ષ્મ છે તે અસંગ અને અવિકારી છે તેથી તે તેવોને તેવો રહે તેમાં નવાઇ નથી. ભલેને એ પરમાતમામાં અસંખ્ય જગતો પ્રતીત થાય.

એ જ પ્રમાણમાં અવાજ આવે, જીભને અસ્વાદે, નાક ગંધ-સુગંધ-દુર્ગંધનો અનુભવ, ચામડી સ્પર્શનો અનુભવ કરે છે. આમ રૂપાળું, કદરૂપું, મધુર, કઠોર, મીઠું, કડવું, સુગંધીયુક્ત, ગંધાતુ, ઉનું અને ટાઢું એ સઘળું ઇન્દ્રિયો દ્વારા મન જાણી શકે છે. એ સઘળા અનુભવોની છાપો અને ચિત્રો મન ઉપર ભલે પડે, અંતર્જ્ઞાન એટલે જાણવાપણું તો અવિકારી કાચમ જ રહે.

સોનું કાદવમાં પડવાથી બગડી જતું નથી, પાછું દોચું એટલે સાફ થાય છે. હીરો નરકમાં પડ્યો હોય તો બગડતો નથી. ઉઠાવી લઇને દોવાથી હતો તેવો સ્વચ્છ થઇ જાય છે. તેવું આત્માનું પણ છે. આત્મા કંઇ દેહ સાથે મળવાથી બગડી જતો નથી, એટલે કે આત્મા દેહ વગેરે સાથે મળ્યો જ નથી. દૂધમાં સાકર એકરૂપ થઇ જાય છે તે પ્રમાણે સોનામાં કાદવ એક રૂપ થઇ શકે નહિ, તેમ આત્મા દેહ જોડે મળેલો દેખાય છે, બાકી તો જળમાં કમળની જેમ અસંગ રહે છે અને તે પણ દેહને ખરો માનનારાને સમજાવવા માટે કહેવું પડે છે, બાકી દેહ નથી, માત્ર ભાસે છે અને જીવ પણું છે ત્યાં સુધી ભાસશે જ.

આત્મા જાગ્રતમાં ભાસતા દેહ સાથે મળેલો હોય તો, નિક્રા સ્વપ્ન, વગેરેમાં આનો આ દેહ શું કામ કરે છે ? એકનો એક આત્મા જુદી જુદી અવસ્થામાં જુદા જુદા દેહોને જુએ છે. આપણે એમ કહીએ કે, 'મારો આત્મા ! જો આત્માને દેહ સાથે નિશ્ચિત માનીએ તો એવું બોલીએ નહિ, એ બોલવું જ ખોટું છે, કેમ કે તે નિશ્ચિત તો નથી, પણ હું આત્મસ્વરૂપ જ છું, અને આત્મા મારાથી જુદી વસ્તુ નથી, મેં પોતે કીધું એમ કહેવાનું કારણ એ છે કે 'હું પણુ' (આત્મ પ્રતીતિ) વધારે નિશ્ચથી સમજાય, તે પ્રમાણે આત્મા એક જ છે, પણ દેહપણું જુદ બતાવી તેનો ત્યાગ કરવાનો છે.

દેહ નથી અને જગત નથી, એમ કહેવું એ પણ સંકલ્પ છે. સંકલ્પ મનની અવસ્થા છે. મનમાં સંકલ્પ તો ઉઠવા દેવો જોઈએ નહિ. સહજ ભાવે જેમ થાય તેમ થવા દેવાનું છે, આગ્રહ કરવાનો નથી. કેમ કે તમે પુરુષ છો અને અન્ય સ્ત્રી છે અથવા તમે સ્ત્રી છો અને અન્ય પુરુષ (મરદ) છે એમ ગોખવાની કે આગ્રહ કરવાની કોઈ જરૂર નથી. કોઈ સ્ત્રીનાં કપડાં પહેરવાથી સ્ત્રી બની જતી નથી ને સ્ત્રી પુરુષ કપડા પહેવારવાથી પુરુષ બની જતી નથી. આમ સ્ત્રીપણું કે પુરુષપણું જેમ કુદરતી છે. તેથી આત્મા સિવાય બીજું કંઈ નથી એવો નિશ્ચય થવો જોઈએ અને તેનું નિઃશંકપણુ થયું, પછી તેનું વિસ્મરણ થવાનું નથી. માત્ર જેમ બાળકની સરળ ચેષ્ટા થાય છે તેમ ત્રણે સ્થિતિ બની રહે છે. વૃત્તિ - આવૃત્તિ કરવાની કોઈ જરૂર રહેતી નથી. વૃત્તિ - આવૃત્તિનો સંકલ્પ ઉઠતો જ નથી. બાળકના હાથ પત્ર આપમેળે હાલે છે, આંખ જયાં પડે ત્યાં જુએ છે, જે પડ્યું હોય તે ખાય છે. નાના પ્રકારની ઈચ્છા તેને થતી નથી. અમુક વ્યક્તિ જ્ઞાની છે, અમુક અજ્ઞાની છે. કલાણો સારો છે, ફલાણો લુચ્યો છે, હું બંદાનવાન છું અથવા હું મુક્ત છું. એવા એવા સંકલ્પ વિકલ્પો તેને થતા નથી. એટલે બાળકને આપણે ભગવાનનું સ્વરૂપ માનીએ છીએ.

नाहो रात्रे यथा सूर्ये प्रभारूपा विशेषतः । बोषरूपा विशेषान्न बोघोबोधौ तथात्मनि ॥ (७५८ेश सक्स्त्री)

સર્વથા પ્રભારૂપ એવા સૂર્ચમાં દિવસ નથી કે રાત્રિ નથી, તેમ સર્વથા બોધરૂપ આત્મામાં જ્ઞાન નથી કે અજ્ઞાન નથી.

પ્રકાશ અંધકારનો નાશ કરે છે, પણ ચૈતન્યનો (આત્માનો) પ્રકાશ તો અજવાળા અંધારા સર્વને પ્રકાશે છે. જો તેમ ન હોય તો અંધારું દેખાય કેવી રીતે ?

# આત્મા અણુ નથી વિભુ છે... ?

શરીરાદિ વિલક્ષણ આત્મા અણું છે, એવું સંપ્રદાયના આચાર્યો વગેરે માને છે, તેમનો આશય છે કે :-

'अणोरणीयान्' (कठोपनिषद् १/२/२०) आ आत्भानुं स्पर्भ छे.

अङ्गुष्ठमात्रः पुरूषोडनन्तरात्मा सदा जनानां इदये सन्निविष्टः । (कठोपनिषद् २/२/१२) આ શ્રુતિઓથી આત્માનું પરિમાણ અંગુઠાના પ્રમાણમાત્ર માલુમ પડે છે.

'बालग्रशतमागस्य' (न्वेतान्वतर. ५/९)

આ મંત્રમાં આત્માનું અણુ પરિમાણ સ્પષ્ટ જ બતાવ્યું છે અને અણુ પરિમાણ આત્માનું તત્તલ્લોકગમન પણ સંભવ છે. એટલે આત્માનું પરિમાણ અણું છે.

'अणोरणी यान्' આ મંત્રવર્દાથી જે અણુથી પણ અણુ જેવો આત્માનું સ્વરૂપ કહેવામાં આવ્યું છે, આ તેની સ્તુતિ માત્ર છે, પરિમાણ નિર્દાય નથી.

अभिमा महिमा चैच गैरिमा लिधमा तथा । प्राप्तिः प्राकाम्यमीशित्वं वशित्वं चाष्टसिष्धयः ॥

આ આઠ સિધ્ધિએ આત્મામાં બતાવવામાં આવેલ છે, એટલા માટે આગળ 'महतो महियान' (મોટાથી મોટો) આ વાક્ય - શેષ પણ સંગત હશે, અન્યથા પરસ્પર વ્યાઘાત ઉપસ્થિત થાત. જે અણુ છે તે મહાન કેવી રીતે ? જે માની શકાય તો પરિણામ ભેદથી આત્મામાં પણ ભેદ માનવામાં આવશે, જેનાથી આત્માને અનિત્ય માનવાનું થઇ જશે. અસ્તુ, અંગુઠાદિ માત્ર સ્વરૂપનું જે કથન છે તે લિંગ શરીરાદિના તાત્પર્યથી છે. આત્મામાં એપચારિક છે. આ રીતે વિપક્ષના વિરોધનું નિવારણ કરીને સ્વપક્ષ (વિભુત્વ) સાધાનાર્થ શ્રુતિઓને પ્રમાણરૂપથી આપે છે.

'एवः सर्वेषु भूतेषु गूढोत्मा' (कठोपनिषद् १/३/१२)

અહીં દર્શાવવામાં આવ્યું છે કે પ્રચ્છન્ન તથા (ગુપ્ત રૂપે) સર્વ ભૂતોમાં આત્મા સ્થિત છે. આ વાત આત્માને વિભુ માન્યા વગર ઘટિત થઇ શક્તિ નથી. એટલે આત્મા વિભુ છે.

इसावास्यमिद र सर्व यत्कग्च जगत्या जगत् । (इसोपनिषद् १) समञ्ज ४२१त परमेश्वर (धंश) थी व्याप्त छे. आव्छाहित छे. (वास्यम्)

'एत स्मादात्मनः आकाशः सम्मूतः ।'

આત્માથી વિભુ આકાશ પ્રગટ થથું, અણુ આત્માથી વિભુ આકાશનું થવું સંભવ નથી.

'अयमात्मा ब्रह्म' 'एकमेवाद्वितीयम्' બ્રહ્મ શબ્દનો અર્થ જ વ્યાપક છે. બ્રહ્મપદાભિધેય (બ્રહ્મ પદરૂપ આત્મા) અર્ણ કેવી રીતે ? અદ્ભિતીયતા તથા એક્તાના વિના વિભૃતા સંભવિત નથી.

> 'तमाहुरग्यं पुरूषं महान्तम्' (श्वेताश्वतरोपनिषद्) ते पुरुषने अनाहि अने महान इहेपामां आप्यो छे.

'अस्थूलमनपवहस्वम्' (बृहदारण्यक.)

અહીં અણુતાનો શબ્દશઃ પ્રતિષેધ પણ મળે છે. એટલે ઓપનિષદ્ આત્મા અણુ નથી, પ્રત્યુત વિભુ છે, સર્વાન્તરયામી છે.

આત્મ સ્વરૂપ એક બેથી રહિત છે - તે જ સર્વરૂપે ભાસે છે. આનંદરૂપ તમે જ છો, કદી દુઃખ નથી, તમે સર્વના પ્રકાશક છો. નેત્ર ઉઘાડો તો જગત આખું છો. દિવ્ય ચક્ષુ ઉઘાડો તો ચર્મચક્ષુ બંધ થાય અથવા ભલે ઉઘાડાં રહે તો પણ જગતનો નાશ છે, બલકે અત્યંતાભાવ છે. ઘડો તૈયાર થયો કે આકાશથી ભરાઈને નીકળે, એમાં કોઈ આકાશ ભરતું નથી કે એને માટે કાંઈ નવું આકાશ પેદા થયું નથી. આકાશ તો છે તે પણ ઘડા સાથે ફરે છે. ઘડો ફૂટે તો પણ આકાશ છે. ઘડાના જન્મ સાથે આકાશ જન્મ પામ્યું નથી. તમે અજર અમર છો. દેહ પડેથી સ્મશાનમાં ઘડો ભલે ફૂટે પણ જવન શક્તિનું જીવન તમે છો, તેનું મરણ કે લચ ક્યાં છે ?

સૂર્ચમાં પોતાનાં ઉગવું - આથમવું હોય નિંદ, તેને તો સદા મધ્યાહ્ન જ છે અને તે જ્યાં છે ત્યાં જ છે. તેવું આત્માનું પણ છે. એટલે જ તો શ્રુતિ પ્રમાણ છે કે - 'सूर्य आत्मा जगत्त्रसुषस्यः । સૂર્ચ જગતનો આત્મા છે અને જગતનો મિત્ર છે. 'मित्रस्य - वसु - षा समीक्षाहे' મિત્ર (સૂર્ચ) ની આંખ એટલે કે જ્ઞાન ચક્ષુ વકે દરેક વસ્તુની સમીક્ષા કરીએ. આપણી પૂંઠ ફરે છે એટલે આપણે સૂર્ચનો અસ્ત થયો કહીએ છીએ, તેથી સૂર્ચમાં કંઇ ફેર પડતો નથી. આપણી પૃથ્વિ ફરતી ફરતી તેના તરફ આવે છે ત્યારે આપણે સૂર્ચ ઉગ્યો કહીએ છીએ. આપણે તારા દેખીએ નિંદ, તેથી તારા છે નિંદ એમ કહેવાય નિંદ. તેમ આત્મા દેખાય નિંદ, એટલા કારણથી નથી એમ કહેવું ઠીક નથી. હાથીની પાછળ ફૂતરા ભસે તો હાથીના સ્વરૂપમાં ફેર પડતો નથી. તેમ આત્માને ગમે તે લક્ષણ આપો તો પણ જે છે તે છે.

#### અપરિણાર્સી છે આત્યા… અવચવરહિત તે !

કાચાકાર પરિણામી આત્મા છે. આ સાવચવ હોવા છતાં પણ નિત્ય કથવામાં આવેલ છે. એવું માનનારનું કહેવું કે જે પદાર્થોના ગુણ જ્યાં ઉપલબ્ધ હોય, તે પરિધિમાં જ તે પદાર્થ માનવો ઉચિત છે. આત્માના જ્ઞાનાદિ ગુણોની ઉપલબ્ધ શરીરના અવચ્છેદનમાં જ છે તો શરીરવ્યાપી જ આત્મા માનવો જોઇએ. ન અણુ કે ન વિભુ. અવચવોમાં સંકોચ વિકાસ થાય છે અને હાથીનો આત્મા કીડીમાં પણ. ઉપનિષદ્દોને પ્રમાણ ન માનનારા કુતાર્કિકોમાંથી છે.

આ સિઘ્ધાંત યુક્તિથી અને શ્રુતિથી બંનેની વિરુઘ્ધ છે. સંકોચ વિકાસના એ પરિણામ ભેદ એક વસ્તુમાં સંભવ નથી. જો માનવામાં આવે તો આત્માને ઉત્પાદક અને વિનાશ કરનાર માનવો પડશે. જેનાથી ફતહાનિ અને અફતાભ્યાગમરૂપ દોષ આવી શકશે.

અવસ્થાંતર આપત્તિને પરિણામ કહેવાય છે. નિત્ય આત્માનું અવસ્થાંતર પ્રાપ્ત કરવું પણ સંગત નથી. ઉપનિષદ્દોમાં ફૂટસ્થતા બતાવી છે.

'घुवं तत्' ते ध्रुप छे. (कठोपनिषद्)

'न जायते म्रियते वा.' श्रे शब्भतो नथी ते भरतो नथी. (कठोपनिषद् १/२/१८)

'अविकार्योडयमुच्यते' आत्भाभां विडा२ नथी. (गीता २/२५)

આ રીતે એપનિષદ્ આત્મતત્ત્વ આત્મા પરિણામી અથવા સાવચવ પણ નથી, એ ઠીક છે.

આપણું આ સ્થૂળ શરીર એ દશ્ય પદાર્થ છે અને તે વિષે બીજા પદાર્થ કરતાં આપણે વિશેષ જાણીએ છીએ. આથી ત્યાંથી આપણી શોધ શરૂ કરીએ. આમ કરતાં આપણને પ્રથમ પ્રશ્ન એ ખડો થાય છે કે, આ શરીર સત્ છે ? સત્ એટલે શું ? 'कालत्रयेडपि तिष्ठति इति सत्' – ત્રણે કાળ ભૂત, વર્તમાન અને ભવિષ્યમાં એકસરખું રહી શકે તે સત્ય કહેવાય છે. આપણે સત્ની વ્યાખ્યા સમજ્યા પછી તે શરીર સત્ નથી એમ કહેવું પડે, કારણ કે તે ત્રણે કાળમાં એકસરખું રહેતું નથી. શરીરનું પહેલાં અસ્તિત્વ ન હતું, હાલ તે છે અને હવે પછી તે રહેવાનું નથી. શરીરની ઉત્પત્તિ થઇ ત્યારથી તપાસીએ તો પણ લાગશે કે શરીર પ્રથમ નાનું હતું, હાલ આવું છે અને હવે પછી બદલાશે. 'શર્મિત इति शरीरम्' આ શરીરની વ્યાખ્યા છે - સદા સરી રહ્યું છે. બદલાઇ રહ્યું છે તે શરીર. આથી શરીર સત્ નથી. એટલે ઇન્દ્રિયો પણ સત્ નથી.

શરીર સાથે મનનો સંબંધ છે, આથી બીજો પ્રશ્ન એ ઉદ્ભવે છે કે, શરીર સત્ નથી તો 'મન સત્' છે ? વિચાર કરતાં જણાશે કે મન પણ ત્રણે કાળમાં એકસરખું રહેતું નથી. તેમાં વખતો વખત પરિવર્તન આવે છે અને આવશે. એ જ પ્રમાણે બુદ્ધિ પણ સત્ નથી કારણ કે તે પણ એકસરખી રહેતી નથી. વખતો વખત બદલાયા કરે છે. સારી રીતે સમજાય તે માટે ઉપર કથિત ત્રણ - શરીર, મન અને બુધ્ધિ મુખ્ય પ્રતીત થતાં લીધાં છે. અને તેથી એટલું તો સિધ્ધ થાય છે કે 'સત્' શરીર મન અને બુધ્ધિથી પર જુદું છે. શરીર, મન અને બુધ્ધિ તેને પહોંચી શક્તા નથી. આના આધારે હવે આપણે સત્નાં લક્ષણો બાંધીએ :-

'સત્' શરીરથી પર છે. શરીર આકારવાળું છે, આથી 'સત્' નિરાકાર.

'સત્' મન, બુધ્ધિ અને ઇન્દ્રિયોથી જાણી શકાય નહિ તેવું છે; એટલે સત્ નિરંજન.

શરીર, મન વગેરેને વિકાર થાય છે, પણ 'સત્' એથી પર છે એટલે 'સત્' નિર્વિકાર.

સંકલ્પ-વિકલ્પ વગેરે મનના-બુદિધના છે, પણ 'સત્' એથી પર છે, માટે 'સત્' નિર્વિકલ્પ.

મન, બુધ્ધિ, વગેરે નૈતિક એક તક કાળમાં રહે છે અને જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરે છે. તેથી 'સત્' જ્ઞાન સ્વરૂપ અગર ચિત્ત.

ત્રણે કાળમાં એકસરખું રહે છે અને પોતે જ છે તેથી 'સત્' સત્ય.

શરીર, મન, બુદિધ વગેરેને સુખ-દુઃખ થાય છે. 'સત્' એ બઘાંથી એટલે સુખ, દુઃખથી પર છે, એટલે 'સત્' આનંદ.

શરીરને ભય, મનને ભય, પણ 'સત્' બંનેથી પર છે, એટલે 'સત્' ભય રહિત - નિર્ભય.

શરીર, મન વગેરેને જન્મ મરણ થાય છે. પણ 'સત્' એ બંનેથી પર છે, એટલે 'સત્' અજર - અમર.

આ બધા પરથી ફલિત થાય છે કે સત્ નિરાકાર, નિરંજન, નિર્વિકાર, નિર્વિકલ્પ, સત્, ચિત્ત, આનંદ, નિર્ભય, અજર - અમર વગેરે છે.

જ્યારે 'સત્' ની શોધ શરીર વગેરેથી કરી ત્યારે 'હું' કોણ ? હું તે આ શરીર, મન કે બુધ્ધિ ? આપણે જાગ્રત અવસ્થાનો અનુભવ તપાસીશું તો સમજાશે કે જાગ્રત અવસ્થામાં જે વ્યવહાર થાય છે તે શરીરને હું માનીને થાય છે, જેમ આપણે કોઇને પૂછીએ કે ભાઇ તમે આવ્યા ? તો તે કહેશે કે હા,'હું' આવ્યો. એ વાક્યમાં 'હું' નો શું અર્થ થયો ? ત્યાં 'હું' એટલે આ સ્થુળ શરીર એવું નક્કી થયું. આ મારો ભાઇ, આ મારી પત્નિ, આ મારો પતિ, આ મારો પુત્ર એટલે આ બધા શરીરના સગા-સંબંધી થયાં, આત્માના નહિ. જાગ્રત અવસ્થાના હરરોજના અનુભવથી સમજાયું કે 'હું શરીર છું'.

હવે બીજો અનુભવ સ્વપ્નાવસ્થામાં શરીર પડ્યું છે, આંખો બંધ છે, પણ સ્વપ્ન આવે છે ત્યારે કઠીએ છીએ કે આજે સ્વપ્નમાં મારી પ્રિય પાત્ર સાથે બગીયામાં મુલાકાત થઇ વગેરે. એમાં હુંનો અર્થ શરીર નથી. પણ 'મન' હું છું, એમ થયું. શરીર હું નથી પણ મન હું છું. એમ સ્વપ્નાવસ્થાનો અનુભવ કહે છે.

હવે થોડા આગળ જઈએ. આપણને ગાઢ નિદ્રા આવે છે. અર્થાત્ આપણી સુધુપ્તિ-અવસ્થા થાય છે. ત્યારે શરીરનું ભાન નથી, નથી મનનું ભાન, નથી બુધ્ધિનું ભાન છતાં આપણે મરી ગયા નથી. જો શરીર અને મનનું ભાન ન હોય ત્યારે આપણે મરી જવું જોઈએ. પરંતુ આપણે નિદ્રામાંથી જાગીએ છીએ કે તરત જ આપણે કાંઈ ખબર પડી નહિ. હું સુખેથી ઊંઘ્યો એનો અર્થ એ થયો કે, શરીર અંગ મન સુખથી સૂતેલાં હતાં અને મને કાંઈ ખબર પડી નહિ, એટલે મન અને બુદ્ધિને કાંઈ ખબર પડી નહિ.

'આજે હું સુખપૂર્વક એવો ઊંદચો કે મને કાંઇ ખબર પડી નહિ.' એનો અર્થ પણ એ થયો કે કોઇ જાણનાર સાક્ષી - શરીર, મન, બુદ્ધિ પર જાણનાર ન હોત તો સવારે ઉઠી કોણ કહેત કે શરીર, મન વગેરે સૂતેલા હતા. એટલે શરીર, મન, બુદ્ધિને કાંઇ ખબર પડી નહિ. 'હું' (સાચો હું એટલે કે સાક્ષી આત્મા) શરીર, મન, બુદ્ધિ વગેરેથી પર છું. બીજું એ સિધ્ધ થયું કે નિદ્માવસ્થા એ અજ્ઞાન અવસ્થા છે. વિશેષ એ પણ સમજાય છે કે 'હું' શરીર, મન અને બુધ્ધિથી જુદો છું અને શરીર, મન વગેરે જ્યાં જાય જે તરફ ગતિ કરે ત્યાં પ્રથમ 'હું' (સાચો 'હું' આત્મા) હાજર છું. મારી હાજરી વગર કોઇથી કાંઇ ઘટિત થતું નથી, બનતું નથી.

'સત્' શરીર, મન બુદિધ વગેરેથી પર છે અને બુદિધથી પર એટલે સત્ તે હું પોતે (આત્મા). સત્ના જે લક્ષણો તે મારાં લક્ષણો. ત્યારે હું કેવો ? 'હું' નિરંજન, નિરાકાર, નિર્વિકાર, સત્, ચિત્, આનંદ (સચ્ચિદાનંદ), નિર્ભય, અજ, અજર, અમર વગેરે છું.

મારું શરીર, મારું મન, મારી બુધ્ધિ, મારા પ્રાણ વગેરે એટલે શરીર, મન, બુધ્ધિ, પ્રાણ, ઇન્દ્રિયો વગેરેને હું જાણું એ બધાં મને (આત્માને) જાણતા નથી. તેમજ એ બધાંના નાશથી મારો (હું-આત્માનો) નાશ થતો નથી. એ બધા નોકર મારાં અને હું બધાનો માલિક (શેઠ) એ બધાને મારે કહ્યામાં રાખવા જોઇએ. શરીર, મન, ઇન્દ્રિયો, બુધ્ધિ વગેરે આપમેળે સ્વચ્છંદ રીતે વર્તે તેમ ન થવું જોઇએ, પણ બરાબર આપણા કહ્યા પ્રમાણે વર્તન કરે તેમ હોવું ઘટે. આખા દિવસમાં માણસ આટલો વિચાર આઠ-દસ વખત કરે તો શું ખરેખર સુખી ન થાય ? આમાં કોઇ ત્યાગ કરવાનો નથી, જંગલમાં જવાનું નથી, પણ બેઠો હોય ત્યાં એકાંત થઇ શકે છે.

#### ાં જ્ઞાન સ્વરૂપ છે આત્મા, જ્ઞાનાશ્રય નથી તે !

ન્યાયાદિ દર્શનોમાં આત્મા આત્માનું આજ મુખ્ય લક્ષણ માનવામાં આવ્યું છે કે આત્મા તે છે કે જે જ્ઞાનનો આધાર છે. આત્મા સ્વતંત્ર દ્રવ્ય છે, તેમાં સમવાયથી જ્ઞાન, સુખ, દુઃખ, ઇચ્છા આદિ ચૌદ ગુણ ઉત્પન્ન થાય છે. અને કાર્ચ કારણભાવ પૌર્વાપર્ચ નિયમના (Theory of Causation) અનુસાર મુક્તિ પણ સંગત છે, પ્રમાણ, પ્રમિતિ, પ્રમેય, પ્રમાતા - એમાં ભેદ આવશ્યક છે, આ રીતે જો જ્ઞાન જ આત્મા છે તો ઘટવિષયક જ્ઞાન, આત્મા છે યા પટવિષયક ? આ પ્રશ્ન નિરૂત્તર રહેશે.

'यः सर्वज्ञः सर्वचित्' આ શ્રુતિમાં સર્વज्ञ શબ્દનો અર્થ છે કે 'સર્વપદાર્થ વિષયક જ્ઞાનવાન્' અહીં આધારનો બોધ અનિવાર્ય છે. આ રીતે 'असुखम्' એ શ્રુતિનો પણ 'આત્મા સુખ ભિન્ન' અર્થ માનવો જોઇએ.

આત્મા જ્ઞાનસ્વરૂપ જ છે. જ્ઞાન ભિન્ન સર્વપદાર્થ જક હોય છે અને આત્માને જક માનવું મહામૂર્ખતાનું લક્ષણ છે. ઉપનિષદ્દોમાં કહેવામાં આવ્યું છે :-

'अत्रायं पुरूषः स्वयंज्योतिः' (बृहदारायकः)

'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म' (तैचिरीय.)

'अयमात्मा ब्रह्म सर्वानुभूः' (बृहदारपयक.)

'विज्ञानमानन्दं ब्रह्म' (बृहदारपयक.)

આ વાક્યોમાં આત્માને જ્ઞાન સ્વરૂપ કહ્યો છે. 'विज्ञानम्' આ વાક્યમાં વિશેષતાથી જ્ઞાન જેનું છે, ઇત્થાદિ રીતે વ્યાખ્યાન સ્વર શાસ્ત્રથી વિપરીત हોવાને કારણ નથી માનવામાં આવતું. એટલે ઓપનિષદ આત્મા જ્ઞાન સ્વરૂપ છે એ માનવું ઉચિત છે. ઘટવિષયક વિજ્ઞાન આત્મા છે કે વિષયક ? આ પ્રશ્નનો એ ઉત્તર होઇ શકે કે 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म' (तैत्तिरीय.) અહીં આ સર્વ પદલક્ષણ વૃત્તિથી સ્વાર્થેતર વ્યાવૃત વસ્તુ સ્વરૂપના બોધક છે.

જ્ઞાન શબ્દ જ્ઞાનેતર વ્યાવૃત્ત બ્રહ્મનો બોધક છે. અર્થાત્ બ્રહ્મ અજ્ઞાન રૂપ નથી. અથવા સર્વવિષયક જ્ઞાનને આત્મા કહેવામાં આવે તો કોઇ આપત્તિ નથી, કારણ કે પ્રત્યેક સર્વજ્ઞ એટલા માટે નથી થઇ શક્તો કે તે ઉપાધિ પરિચ્છિન્ન છે, અને જ્ઞાનના સાધન કે જે અંતઃકરણવૃત્તિ આદિ છે, તે સન્નિહિત નથી હોતા, જે વિષયને માટે સામગ્રી હોય છે તે વિષયમાં જ્ઞાન અવશ્ય જ થાય છે.

આપણે શુધ્ધ સ્વરૂપ, વિશુધ્ધાનંદ, સાક્ષી ચૈતન્ય છીએ, ન માનીએ તો પણ આ વાત સત્ય છે. આપણું આત્મ સ્વરૂપ દેહ, મન વગેરે ભાવોથી પર છે. જે બધી ગરબડ છે તે મનની છે અને તે મન પણ ક્યારે થાય કે જયારે આપણા એક જ દેહને સત્ય માની તેના સંબંધીઓને સત્ય માનીએ ત્યારે. એ આપણો સુધુપ્તિ અવસ્થાનો દરરોજનો અનુભવ છે. જે અવસ્થા આપણે સધુપ્તિ અવસ્થામાં અજ્ઞાનતાથી અનુભવીએ છીએ, તે જ જાગૃત અવસ્થામાં અનુભવીએ છીએ. ત્યારે જ ખરી આનંદની ઝડી જામે છે. એટલે જાગ્રતમાં શરીર અને મનમાં અદં મૂકીએ જ નિદ, પણ એ શરીર અને મનના વ્યવહારને જાણનાર દું માં જ મૂક્યા કરવાનું છે. આપણાં એ શરીર અને મનના વ્યવહારને જાણનાર 'દું' છું, એ સનાતન સત્ય છે, એ અનુભવે સમજાય છે. આપણી જેટલી જેટલી ક્રિયા દરરોજ બદલાતી જાય, તે દરેક વખતે એટલું જ પૂછ્યા કરીએ કે, એ ક્રિયા કરનાર કોણ ? એ ક્રિયા કરાવનાર કોણ ? અને દું કોણ ? એ ત્રણ પ્રશ્નો મૂક્યા જ કરીએ બહાર બોલીએ કાંઇ નિદ. આથી તરત જ સમજાશે કે, એ ક્રિયા શરીર કરે છે અને બધાને મન તથા પ્રાણ ક્રિયા કરાવવામાં કારણભૂત છે. દું તો બધાને (બધી ક્રિયાને) સાક્ષી માફક જોયા જ કરું છું. એ ક્રિયાઓ થાય કે બંધ રહે ત્યારે પણ દું તો છું જ. તે વખતે સાફ્ષીભાવ રહેતો નથી. આ સાચી અનુભવની વાત છે. એ જ ખરી સ્થિતિ છે. એ અનુભવ જ દઢતાને પામવો જોઇએ. એ એટલે સુધી દઢ થવો જોઇએ કે જેમ આપણે શરીર છીએ અને બ્રાહ્મણ કે ક્ષિત્રય આદિ છીએ એ જેટલું દઢતાને પામ્યા છીએ તેવું થવું જોઇએ. એવી દઢતા ન આવે ત્યાં સુધી વખતો વખત ઉપર પ્રમાણે ગોઠવતા રહેવું આવશ્યક છે.

કોઇ એને યોગ કહે, કોઇ આત્માની ભક્તિ, કોઇ જ્ઞાન કહેશે તો કોઇ વળી વિચાર કહી ઓળખાવશે. એ ઝઘડામાં આપણે શા માટે પડવું ? કારણ કે આપણે તો એ બધાથી પર છીએ. એમાં ભક્તિ નથી, યોગ નથી, કર્મ નથી, જ્ઞાન નથી, છતાં બધું જ છે. કંઇ એનાથી અલગ નથી. જેવું આપણું સ્વરૂપ છે તેવું જ જ્ઞાની, અજ્ઞાની, યોગી, ભક્તો અને જેને લોકો પતિત ગણે છે તે સર્વનું એ સ્વરૂપ છે. માત્ર તેના અનુભવવા ન અનુભવવામાં ફરક છે. કોઇ એ પ્રમાણે કહે છે કે નહિ અથવા કેમ કરતા નથી એ વિચાર પણ છોડીએ, એટલી આશક્તિ પણ શા માટે જોઇએ ? આમ કરતાં કરતાં બધી વાસનાઓ આછી-પાતળી થઇ જશે અને કોઇક વાર તો એવું પણ થઇ આવશે કે મારે જોઇએ શું ? મારે કોનો વિચાર કરવો ? હું યાદ કરનાર કોણ ? સો સોના સ્થાનમાં બેઠાં છે, તેમાંથી આપણે તેમના આનંદનો ભંગ કેમ કરીએ ?

વ્યવહારમાં જે જે કામો આવી પડે તે શરીર પાસે કરાવીએ અને તે પણ પ્રસન્ન ચિત્તથી. કદાચ, કોઇ સમચે કામ બગડી જાય, નિષ્ફળતા મળે તો બીજી વાર સાવધાન રહીએ. પણ કંટાળો લાવી મનને નિર્બળ ન બનાવીએ. આપણે કર્મ કરતા જ જઇએ પણ આસક્તિ વિના 'હું' અને મારાપણાની ભાવના વિના.

#### ॥ ॐ श्री परभाटभने नभः॥

#### આત્યા ઉપાદાન કારણ અને નિમિત્તકારણ

'यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते येन जातानि, जीवन्ति यद्मयन्त्यमिसंविशन्ति तद् ब्रह्मा'

ઇત્યાદિ શ્રુતિઓથી જગતનું કારણ 'ब्रह्मात्मतत्त्व' છે, એ અવગત થયું. અહીં શંકા ઉપસ્થિત થાય છે કે ઘડાની માટી સમાન ઉત્પાદન કારણ છે કે ઘડાને બનાવનાર કુંભારની સમાન 'નિમિત કારણ' માનવામાં આવે. કારણ કે તે બ્રહ્મના વિષયમાં ઉપનિષદ્માં કથન છે કે :- 'स ऐसत ईसाचक्रे' (प्रश्नोपनिषद) (સૃષ્ટિની તેણે ઇચ્છા કરી). ઇચ્છા તથા મનનપૂર્વક કાર્ચ કરવું આ નિમિત્ત કારણનું જ લક્ષણ છે. આદાન- કારણ કારણના ગુણધર્મોના કાર્ચમાં અનુવૃત્તિ જોવા મળે છે. જો ચેતન આત્માને જગતનું ઉપદાન કરવામાં આવે તો જગતમાં કંઇ પણ જડ ન હોઇ સર્વ ચેતન સ્વરૂપ જ હોવું જોઈએ.

એ ઉચિત છે કે ઇક્ષણ કરનાર બ્રહ્મ જગતનું કારણ છે, કિંતુ ઉપાદાન પણ માનવું જોઇએ, જે ગુણધર્મના અનુવર્તનનો પશ્ન છે તે વિવર્ત માનવાથી સમાહિત થઇ શકે છે. જગત અવિધાનું પરિણામ છે અને બ્રહ્માત્મ તત્ત્વનો વિવર્ત છે. કોઇ નિશ્ચચાત્મક વસ્તુનું જો અન્ય રૂપથી ભાન થવા માંડે તો તેને 'વિવર્ત' કહેવાય છે. જે રીતે દોરડીમાં સર્પાકારનું ભાન અનુભવાય છે. ઉપાદાનના જ્ઞાનથી કાર્યનું જ્ઞાન પણ સરળ થાય છે, આ વિષય આત્માના સંબંધમાં ઉત્પન્ન છે.

ઉપનિષદ્માં પ્રશ્ન કરવામાં આવ્યો છે કે :-'कस्मिन्तु मगवो विज्ञाते सर्वमिदं विज्ञातं मवति ।' 'કોના જ્ઞાનથી આ સર્વનું જ્ઞાન થઇ શકે છે ?' આ પ્રશ્નનો ઉત્તર એ છે કે :-

'आत्मिन खलवरे दृष्टे श्रुते मते विज्ञाते इदें सर्व विदितं भवतीति ।'

આત્મ તત્ત્વના શ્રવણ-મનનાદિથી આ સર્વ જગત જ્ઞાત થઇ શકે છે. આ ભાન વિના આત્માનુવૃત્તિ (આત્મા વ્યાતિરેક્તિા) નથી થઇ શક્તુ અને અવ્યતિરેક્તા આત્માને ઉપાદાન માન્યા વિના નથી આવી શક્તી. એટલે આત્માને ઉપાદાન માનવું પણ આવશ્ચક બની જાય છે.

સહુ કહે છે કે, પ્રારબ્ધ છે અને તે સંકલ્પ તથા સુખ-દુઃખ લાવી આપે છે. જેનું મન સાઘ્ય નથી તેને એમ જ જણાય છે. બાકી પ્રારબ્ધ છે જ ક્યાં ? પ્રારબ્ધ લાવે તે તમારું પ્રારબ્ધ તે તમારું પ્રારબ્ધ કોઇ બીજાનું ? તે પણ તમોએ કર્મથી રચેલુ પ્રારબ્ધ લાવે તો તમે કેમ નહિ લાવો ? પ્રારબ્ધને બદલો. બદલવું તમારા હાથમાં છે. તમારું મન દઢ હોય તો પ્રારબ્ધ શું કરે ? સઘળું તમે જ કરી શકો છો. સર્વે મનની કરામત છે. માટે મનને સ્વાધિન રાખો અને પછી કરી જુઓ. શું નથી બની શકતું ? નહિ બને ત્યાં સુધી મન નિર્બળ છે. મારે તેને હજી પણ ફરી ફરી પ્રયત્ન સબળ કરો.

ઇશ્વરનું લક્ષણ શું છે કે - 'कर्तુ अकर्तु अन्यथा कर्तुम् समर्थः' શક્ય છે તેને અશક્ય બનાવવા અને અશક્ય છે તેને શક્ય બનાવવા સમર્થ છે તે ઈશ્વર. એ ઈશ્વરની શક્તિ તમારામાં જ છે. સ્વપ્ન સૃષ્ટિ રચવામાં તમને કોઈની સહાયતા જોઈતી નથી. તમારું મન કોઈ કોઈ સંકલ્પ કરે છે અને ભૂંસી નાખે છે અને વળી નવા કરે છે. કાંઈ કાંઈ સ્વપ્નના સ્વાંગ ખડા કરે છે. તે જ મને આ જાગ્રત ઈન્દ્ર જાળ રચી છે. દેહાભિમાનનો પથ્થર પડેલો છે તેની કૂંચીઓ ભૂલાઈ ગઈ છે અને જ્યારે જોઈએ ત્યારે મન શોદી લેતું નથી. યોગાભ્યાસે મન સ્થિર થાય તો ભૂલમાંથી છૂટકારો થાય અને ફૂંચી જડવાથી સાધ્યા થયેલું મન તરત જ જે જોઈએ તે શોદી આપે. સ્વપ્નમાં રાજા થવાય, જાગ્રતમાં રાજ્ય ભોગવાય, એ શું કાંઈ બહારથી આવે છે ? એ પણ મનના ભંડારમાંથી જ આવે છે. 'મન ચંગા તો કથરોટમાં ગંગા' આ કહેવતમાં સાતત્ય છે.

મનની પેટીનો ભંડાર અખૂટ ભરેલો છે. મન ચંચળ અને અવ્યવસ્થિત હોય તેથી હાલ્યા કરે છે અને ભંડારમાંથી જોઇતી વસ્તુ પ્રાપ્ત થાય નિ પરંતુ સ્વપ્નમાં ચમકારા થાય, ઉપર આવે ને સમાઇ જાય. સ્વપ્ન ગમે તેટલું સારું હોય પણ તેને પોતાનું કરી રખાતું નથી, મનની વ્યવસ્થા સ્થિર હોય તો ભાંજગડ પડતી નથી માટે મનને સાદય કરો. જે સંકલ્પ કરીએ તે જ ઉભો રહે, બીજાને પગપેસારો કરવા દેવો નિંદ, તો પછી જે જોઇએ તે તૈયાર છે જ. પડ ખસેડો અને જ્યાં હોય ત્યાંથી હસ્તગત કરો. ચાલતા સંકલ્પને ત્યાગવા અને ધારેલા બીજાને ઉદિત કરવા એ બંને ફૂંચીઓ હાથ આવે તો ઇશ્વર થવાય.

આત્મામાંથી સઘળું પ્રગટ થાય છે. જ્ઞાનરૂપી ભંડારમાંથી પુરુષાર્થનું ફળ મળે છે. બુદિધ જહાજથી આ ભવસાગર પાર જવાય છે. શું સમજણ ઊંઘી છે ? તમે મહાસમુદ્ર આત્મારૂપ છો અને સંસાર તમારા વિષે એક રાઈના દાણા જેવો બિંદુ માત્ર છે, તે છતાં તમે કહો છો કે આ મોટા સંસાર સમુદ્રમાં હું તો એક બિંદુરૂપ જીવ છું ! તણખલા તુલ્ય છું. આ કથન ઉચિત નથી. તમે સમુદ્રરૂપ છો, તમારા એક બિંદુમાં આખો સંસાર છે. 'બુંદ મે સમુંદર છુપાયા દે' અધિષ્ઠાન તો આપણે કરીએ છીએ. આપણા ઉપર આ જગતની રચના છે, જે બ્રહ્માંડમાં છે તે બધું પિંડ-શરીરમાં છે. આપણી એક પલકમાં જગત છે, નથી તે. એક સંકલ્પમાં એક વૃત્તિમાં, સંસાર ખડો થાય છે. જીવરૂપ માનીએ તેથી તરવું કઠણ છે. સ્વપ્નમાં વિશાળ સમુદ્ર પર્વત અરણ્ય દેખાય છે. તેમાં જે દેહ ધારણ કર્યો છે તે રૂપ બનીએ છીએ કરીએ છીએ. પણ તે સંકલ્પમાં છે, જાગીએ તો તેમાંનું કાંઇ નથી. ભય પણ નથી. નિંદ તો જાગ્યા વિના સ્વપ્નના હજારો ઉપાયોથી ભયનું નિવારણ થવું શક્ય ન હોતું. સ્વપ્નમાં આખી સૃષ્ટિ પોતે ખડી કરે છે, તો પણ તેનામાં અલ્પકાળમાં સહભાવ કરી સ્વપ્ન પુરુષ માની બાકીનું બધું ખોટું છે એમ સમજે છે. અને પોતાની અલગ પારકું છે એમ પરભાવ માને છે. જો કે પોતાનામાં પોતે આખી સ્વપ્ન સૃષ્ટિ ખડી કરે છે એ મનની કરામત છે. એને સ્વપ્નમાં ભયોનો લેશ માત્ર સ્પર્શ નથી. સ્વપ્ન પુરુષ તરીકે પણ નથી અને પથારીના દેહ પુરુષ તરીકે પણ નથી, છતાં સ્વપ્નમાં પોતે કેવો ભચભીત થઇ જાય છે ? શું ચમત્કાર ? શું ભ્રાંતિ ? કેવો અદ્ભુત ખેલ ? કેટલી દીનતા ? આખી સ્વપ્ન સૃષ્ટિ થાય છે તેનો પથારીવશ પુરુષને જરા પણ

બોજો છે ? પરિશ્રમ પણ છે ? તેમ જાગ્રતમાં પણ જીવ સ્વરૂપ છે થયું જ નથી, માત્ર ભ્રાંતિ છે. માત્ર ભાવના બદલતાં બધું બદલાશે, બીજો ઉપાય નથી. શરીર છે એમ શું કામ માનો છો ? શરીર છે ક્યાં ?

કર્મથી ઉત્પત્તિ - નાશ - ઉત્પત્તિ થાય છે પણ જ્ઞાનની નથી જ, તમે આત્મા છો. આત્મા જન્મતો નથી, વૃઘ્ધ થતો નથી, મરતો નથી, તેનો આરંભ નથી, અંત નથી. એ તો શાશ્વત પ્રભુ છે.

उपादानं प्रपग्चस्य ब्रह्मणोन्यत्र विद्यते । तस्मात्सर्वप्रपग्चोडयं ब्रह्मैवास्ति न चेतरत् । व्याप्यव्यापकता मिथ्या सर्वमात्मेति शासनात् । इति ज्ञाते परे तत्त्वे भेदस्यावसरः कुतः ॥

પ્રપંચનું ઉપાદાન બ્રહ્મ વિના અન્ય નથી. માટે સર્વપ્રપંચ બ્રહ્મ જ છે, અન્ય નથી. વ્યાપ્ય અને વ્યાપક એ સંબંધ માત્ર મિથ્યા છે, કેમ કે 'સર્વ આત્મા છે' એવી શ્રુતિ છે આ પ્રકારે પરતત્ત્વ જાણ્યા પછી ભેદનો અવકાશ જ ક્યાં છે ? (અપરોક્ષાનુભૂતિ)

# જગતનું કારણ જ આત્મા છે...!

જે પણ આ કાર્ચજાળ જોવામાં આવે છે, એ સર્વનું કારણ તે એક આત્મા જ છે, અને કોઇ અન્ય તેને અપેક્ષિત નથી. એતરેચોપનિષદમાં કહેવામાં આવ્યું છે કે :-

अत्मा वा इदमेक एवाग्र आसीत् नात्यित्कग्चन मिषत् । स ईक्षत लोकान्तु सृजाइति ॥ (१/१/१)

'આ સમગ્ર જગત પૂર્વમાં આત્મા જ હતું, અન્ય કોઇ બીજું તત્ત્વ હતું નિહ, તે આત્માએ પોતાની ઇચ્છાથી લોકનું સર્જન કર્યું.'

આથી એ સિઘ્ધ છે કે સૃષ્ટિના મૂળમાં એક બ્રહ્મ તત્ત્વ જ રહ્યું છે. સર્વ જગત તેનો વિવર્ત છે, એટલે તેનાથી વિરૂપ છે.

तमेव प्रान्तमनुभाति सर्वं तस्य भासा सर्वमिदं विभाति ॥ (कठोपनिषद्)

આ એક કારણવાદ ચુક્તિ સંગત પણ છે, દર્શન શાસ્ત્રનો ઉદેશ્ય મૂળ તત્ત્વનો પરિચય કરાવવાનો જ છે, કારણ કે માનવની આ સ્વાભાવિક પ્રવૃત્તિ છે કે તે અનેકોમાં એકતા જોવા ઇચ્છે છે, ઉદાહરણ રૂપમાં જોઇએ :-

રામ, શિવ, ચજ્ઞદત્ત કે-શવદત્ત, દેવદત્ત જેવા નામની વ્યક્તિ જ્યારે આપણી સન્મુખ આવે છે તો અમારા અંતસ્તલમાં પ્રશ્ન ઉઠે છે કે 'એ ભિન્ન છે કે કિવા હોઈ રૂપમાં એક પણ છે ?' ઉત્તર મળશે 'એ બધા પુરુષ છે.' એ જ રીતે સીતા, સાવિત્રી, રાધા, રંભા, પાર્વતી, લક્ષ્મી આદિમાં પણ શંકા થશે. ફળતઃ સ્ત્રીરૂપમાં તેમને એક માર્ગ શકીએ છીએ. આ સ્ત્રી-પુરુષના સમુદાયમાં પણ મનુષ્ય રૂપમાં એક્તા મળે છે. આ મનુષ્ય સમૂદ અને લુક્કર સમૂદ. એમાં જો ભેદ શંકા હોય તો તેનું સમાધાન 'એ બધા સજીવ છે.' અર્થાત્ પ્રાણીત્વેન (આત્મતત્ત્વેન) બધાને એક કહીશું.

આ તરફ આત્મા છે, કોઇ જક પદાર્થ પણ છે, એમાં ભેદાભેદ વિચારમાં જ ામસ્તિ દાર્શનિકોના મસ્તિષ્ક સ્ફોટ છે. કોઇપણ એનું એકીકરણ નથી કરી શકતા તથા પકાને માટે એક પ્રકૃતિ તત્ત્વ અલગ પણ માને છે. પરંતુ ઉપનિષદ્ની વિચારધારામાં એમાં સંતોષ માનવો ઉચિત નથી. જક અને આત્મા એની પણ એકતાનો અનુભવ માન્યો અને સફળ જકને પણ 'झत्ત્વે વેदमग्र आसीत्' કદીને આત્મામાં સમાવિષ્ટ કરવામાં આવ્યું. આ રીતે આત્મા એક જ મૂળ કારણ સિધ્ધ થયો, આ શ્રુતિ સિધ્ધાંત જ નથી, પરંતુ યુક્તિ યુક્ત પણ મળે છે. જેમ કે પૂર્વમાં આત્માને કારણ સિધ્ધ કરવામાં આવેલ છે. લોક વ્યવહારમાં પણ આ 'ન્યૂનતમ કારણવાદ' (Law of Parsimony of Causes) તથા સૃષ્ટિની મિત વ્યચિતા (Law of econonomy nature) પ્રતિધ્ધ જ છે. આપણે કોઇ કાર્યની ઉત્પત્તિ જો સ્વલ્પ કારણોથી કરી શકીએ તો વધુ સામગ્રો એકત્રિત કરવાની ઉચિત નથી માનતા. પ્રત્યુત એવું કરનારને વિદ્વાન કહેવાતો નથી.

આ પ્રકારે આત્મ તત્ત્વ જ કેવળ જગતનું ઉપાદાન કારણ માનવામાં આવે તો આ શ્રુતિ સમ્મત જ નહિ, પરંતુ ચુક્તિ સમ્મત પણ છે.

ંજ્ઞાન-પ્રકાશની વાત તો એવી છે કે, સૂર્ચ તેજસ્વી છે એ પણ જ્ઞાનમાં જણાય છે, જે લોકો માત્ર પોપટની માફક બોલે છે, 'આત્મા સત્ય જગત મિથ્યા' તે લોકો તત્ત્વને ओणभीने ४ डहे छे तेमनाथी ४ गतनो निषेध थाय तो 'मिय ए सकलं बातं मिय एव लय एति च' એટલે 'સઘળું' મારામાં ઉત્પન્ન થયું છે અને મારામાં જ લચ થાય છે. એ વાત સિધ્ધ થાય નહિ. જગત પોતામાં ઉડે છે એ બોંઘ તૈયાર થવો જોઇએ અને તેનાં કૂંચી, જાગ્રત-સ્વપ્નાદિ અવસ્થા નિરંતર અનુભવ આપે છે. માટે બહિર્મુખ દષ્ટિ છોડવા અને નિદ્રામાં અભાવ છે તે અભાવને અંતે હું રહું છું એમ જાણવું અને કલ્પનાથી અતીત થવું. ઉદ્યમાંથી જાગે ત્યારે પડદો ઉઘડે છે અને કલ્પના જગતને ખડું કરે છે, જે રાતે ઉદ્યમાં અદશ્ય થયેલું જગત પાછું દશ્યમાન થાય છે. નાટકનો પડદો ખેંયનાર કોઇ બીજું હોય છે, પરંતુ સ્વપ્નનો પડદો બંધ કરી જાગ્રતનો પડદો ઉઘાડનાર તો પોતે જ છે. પોતાની મેળે જાગ્રતનો પડદો ઉઘાડે છે, એટલે સુખ દુઃખ સત્ય જેવા ભારો છે. ફક્ત બાજુ ફેરવવાની છે અને પડદાની બાજુ ફેરવવાની કોઇક બારીક તપાસ કરનારને માલુમ પણ પડે છે. સ્વપ્ન એ અડધા કલાકનું જગત કહીએ તો એક દિવસનું જાગ્રત જગત બાર કલાકનું છે. લોકો અડધા કલાકના જગતને છોડીને બાર કલાકના જગતના સત્યતા માને છે, પણ કલાક એ પણ કલ્પના છે. શાસ્ત્રપુરાણ વગેરે એવી એવી વાતો કહે છે કે જે રોજના અનુભવથી વિસ્થ્ધ ભાસે છે. કેમ કે ભૂલમાં ભેદ છે અને ભેદમાં ભય છે. એક ડૂબકી મારે તો ઉપરના લોકોને પાંચ મિનિટ ભાસે, પણ પાણીમાં વર્ષો વીતી ગયાં જેવું ભાસે. સ્વપ્ન પાંચ મિનિટનું હોય પણ તેમાં છોકરાંના છોકરાં થઇ ગયેલા ભારે એવી કલ્પના છે.

#### **જવ અને આત્મતત્ત્વમાં ભેદ નથી**

કેટલાક દાર્શનિકો પ્રત્યેક શરીરમાં ભિન્ન ભિન્ન આત્મા છે અને ઇશ્વર નથી એવું માને છે. તેઓનું કહેવું છે કે જો આત્મા એક હોય તો એક જ આત્મામાં એક કાળમાં ભિન્ન ભિન્ન વિરોધી ગુણ કેવી રીતે આવી શકે છે. એવી રીતે ભિન્ન માને છે, જે રીતે આત્માઓ બધા પરસ્પર ભિન્ન છે. મુણ્ડકોપનિષદ્માં કહેવામાં આવ્યું છે કે :-

'द्य सुपर्णा सयुजा रखाया' (३/१/२)

અહીં આગળ ઇશ્વર અને જીવના અભિપ્રાયથી 'દ્વિ' શબ્દનો પ્રયોગ કરવામાં આવ્યો છે.

'निरञ्जन' परमं साम्यमुपैति'

આત્મા નિરંજન હોવા છતાં પરમેશ્વરની સમાનતા પ્રાપ્ત કરે છે. તે સમાનતા બે ભિન્ન તત્ત્વોના જ વ્યવહારમાં આવી શકે છે.

ऋतं पिबन्तौ सुकृतस्य लोके गुहां पविष्टौ परमे पराघें । छायातपौ ब्रह्मविदो वदन्ति पञ्जाग्नयो ये च तिणाचिकेताः ॥ (कठोपनिषद् १/३/१)

સંસારમાં સુકૃતના ફળનું પાન કરવા છતાં પણ આજ સુધી જીવ અને ઇશ્વર - એ બંને ફળપાન કરતા જ નથી. તથાપિ જીવ સાથે સંબંધ હોવાના કારણે 'પિबन્તે' કહેવામાં આવેલ છે.

છાયા તથા તડકા (તાપ) ની સમાન વિલક્ષણ અર્થાત્ જીવ સંસારી અને ઇશ્વર અસંસારી છે. એવું બ્રહ્મજ્ઞજન કહે છે. આ અર્થમાં જીવેશ્વર - ભેદ સ્કૂટ દર્શાવવામાં આવેલ છે.

આ રીતે અન્ય ઉપનિષદોમાં પણ અનેક પ્રકારથી આત્મતત્ત્વનો નિર્દેશ છે.

- (૧) કર્તા-ભોકતા સંસારી પુરુષ છે.
- (ર) સાક્ષી જીવ કર્મફળ દાતા ઇશ્વર છે.
- (3) 'यतो वाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सह, नेति नेति'

આદિ વચનોથી બોદય અસંસારી આત્મા. (ઐતરયોપનિષદ્-શાંકર ભાષ્ય અનુસાર)

- (૧) વિશ્વ-જાગ્રત અવસ્થામાં જેને બહારનું જ્ઞાન થાય છે. (માણ્ડૂક્યોપનિષદ્)
- (૨) તૈજસ-સ્વપ્નાવસ્થામાં જેને આભ્યંતર (અંદર) નું જ્ઞાન હોય છે.

(भाएडूड्योपनिषद्)

- (૩) પાજ્ઞ-સુષુપ્તાવસ્થામાં જેનાથી કંઇપણ જ્ઞાન થતું નથી. (માણ્ડૂક્યોપનિષદ્)
- (૪) તુરીય-સર્વથા ઇશ્વર સર્વજ્ઞ અંતર્ચામી ચતુર્થ છે. (માણ્ડૂક્યોપનિષદ્)

જ્યારે આત્માના આ ભેદ ઉપલબ્ધ છે. તો એકાત્મવાદ (અદ્ભેત) કેવી રીતે સમજી શકાય ? જો કહેવામાં આવે કે :- 'तत्सत्यम्... स आत्मा तत्त्वमसि श्वेतकेतो'

આ છાંદોગ્યોપનિષદ્માં 'तत्' બ્રહ્મની સાથે 'त्वम्' પદાર્થ જીવનો અભેદ બતાવ્યો છે, તો દ્વેત કેવી રીતે માનવામાં આવે ? ઠીક છે પરંતુ આ અર્થ ઉચિત નથી. 'तत्' શબ્દ સત્થનો પરામર્શ કરે છે. અને 'तत्त्वम्' ના પ્રસંગમાં આ અર્થ દશે કે -'દે શ્વેતકેતો! તું સત્ય છે, તારા વિના આ શરીર આદિ સર્વ શૂન્ય છે. દવે અદ્ભેત કેવી રીતે માની શકાય ?

જો કહેવામાં આવે કે - 'एक मे वाद्धितीयम्' અહીં અદ્ભિતીય तत्त्वनो ઉલ્લેખ છે, तो પછી જીવ ભિન્ન ક્યાંથી રહેશે ? આ પણ બરાબર નથી. અહીં એક શબ્દથી એક જાતીય પણ લઇ શકાય છે. જેમ સમસ્ત ઘડાઓ એક જાતિના માટીમાંથી બનેલા છે નહિ કે એક જ માટીથી સમસ્ત ઘડાઓનું નિર્માણ થયું છે. આ અનુચિત પણ છે, કારણ કે એક જ માટીમાંથી જુદા જુદા ઘડા કેવી રીતે બનાવી શકાય ?

પૂર્વોક્ત વિષય ઉપનિષદ્ સિઘ્ધાંતને પ્રતિકૂળ છે તથા દેખાવે રમણિય પણ છે. જો અમને પ્રત્યેક શરીરમાં આત્મભેદનો અનુભવ થાય છે તે શરીરના ભેદથી જ છે. જેમ કે એક જ આકાશના ઘડો, મઠ આદિ ઉપાધિ ભેદથી ભેદ વ્યવहારમાં આવે છે, વાસ્તવમાં ભેદ નથી હોતો.

જો આ કહેવામાં આવ્યું છે કે વિપરીત ગુણોનો સમાવેશ કેવી રીતે ? તેનો ઉત્તર પ્રથમ અપાઈ ચૂક્યો છે કે આત્મા નિર્ગુણ છે. બધા ગુણ અંતઃકરણના જ આત્મામાં પ્રતિ ફલિત થાય છે. આત્માને માટે કહેવામાં આવ્યું છે કે 'ગ્રસङ्गો हિ સઃ' (તે અસંગ ગુણાદિ ધર્મરહિત છે) બૃહદારણ્યકોપનિષદ્માં કહ્યું છે કે :-

'कामो विचिकित्सा ही घीरित्येतत्सर्व मन एव ।'

આથી એ સિઘ્ધ થાય છે કે - આત્મામાં એ બધા ધર્મ નથી, સુખ દુઃખ આદિ સર્વ ગુણ અંતઃકરણમાં જ છે.

'द्य सुपर्णा' આદિ વાક્યોમાં જે જીવેશ્વર ભેદની કલ્પના દર્શાવી છે, તે પણ ઓપચારિક છે, વાસ્તવિક નથી.

કર્તા, ઇશ્વર, અસંસારી, પ્રાજ્ઞ, વિશ્વ, તેજસ, તુરીય, આદિ એક જ આત્માની ઔપાધિક દશાઓ છે, ન કે એ નામવાળા ભિન્ન આત્મા છે.

तत्सत्यम् ... स आत्मा ... तत्त्वमिस ।

નો જે આધુનિક આર્યજન અર્થ કરે છે, તે ઉચિત નથી, કારણ કે તેનાથી પ્રકરણ સંગતિ થતી નથી.

तत्सत्यम् – ते બ्रह्म સत्य છે (અસત્ય વ્યાવૃત્ત છે) 'स आत्मा' ते બ्रह्म આત્મા છે. 'तत्त्वम्' तुं પણ ते જ બ્રह्મ છો, तत् शબ्દથી વિશેષણવાયક સત્યનો પરામર્શ કરવો અનુચિત છે. આથી જીવ-બ્રહ્મ એક્ચ સિધ્ધ છે. 'एकमेवाद्वितीयम्' અહીં 'एक' શબ્દનો અર્થ 'केवलम्' છે, કે જે 'સજાતીય, વિજાતીય અને સ્વગતભેદ શૂન્ય' અર્થમાં આવે છે. જો પૂર્વોક્ત જ અર્થ માનવમાં આવે तो 'नेह नानास्ति किग्न्नन' ઇત્યાદિ વચન પણ અસંગત થશે. નીચે દર્શાવેલ વાક્યોમાં પણ અદ્ભેત કહેવામાં આવે છે:-

'यथाग्नेः क्षुद्रोः स्कृलिङ्ग व्युच्चरन्ति, एवमेवास्मादात्मनः सर्वे आत्मानो व्युच्चरन्ति ।' (बृहदारण्यकोपनिषद्)

પ્રથમાવસ્થામાં અગ્નિ સમાન એક જ આત્મ તત્ત્વ છે. જે અગ્નિમાંથી અનેક તણખાઓ નીકળે છે. તે અગ્નિકણ (તણખા) સમાન સર્વ આત્મા પ્રકાશે છે.

> 'सदेव सोम्येदमग्र आसीन्।' (छान्दोग्योपनिषद्) 'एतदात्म्यिनदं सर्वम्।' (छान्दोग्योपनिषद्) 'अहं ब्रह्मास्मि।' (छान्दोग्योपनिषद्) 'अयमात्मा ब्रह्म।' (छान्दोग्योपनिषद्)

આ વાક્યોમાં જીવ અને બ્રહ્મની વાસ્તવિક એકતા પ્રગટ થાય છે.

જીવ અને પરમેશ્વર જુદા જુદા એંમ ઘણા વખત દઢ ભાવના થઇ ગઇ છે તે એકદમ છૂટતી નથી. પણ દઢ સંકલ્પ કર્યો હોય તો જ તે ફળે છે.

ચુઘ્ધ કર્યાથી મન વશ થતું નથી. મને સર્વ દેવ દેવીને વશ કરીને ફેંકી માર્યા છે. પ્રલચકાળનો અતિ વાયુ છે તેની નારાયણાદિને વશ કર્યા છે, કલ્પતરુને તોડી પાડ્યાં છે, રાજાને વશ કરીએ તો મંત્રી વશ થાય, મન જીત્યાથી સઘળું જીતાશે. દોર્ચ અને દઢ નિશ્ચયથી બધું થાય જ. ગમે તેટલું અશક્ય જણાતું હોય તો પણ કોઇ વસ્તુ છે જ નિદ. નેપોલિયનના શબ્દકોશમાં 'અશક્ય' શબ્દ છે જ નિદ. નેપોલિયન એક સિપાઇમાંથી મોટો રાજા થવા પામ્યો. શિવાજી એક લૂટાગ્રમાંથી મહારાજા થવા પામ્યો. કર્ણ સારથી પુત્ર તરીકે ઉછર્ચો છતાં અંગદેશનો રાજા બન્યો. એ તેમની ભાવના વગર બન્યું નથી. માણસ ગમે તેવો હોય તો પણ કોને ક્યારે કેવી તક મળશે એ કહી શકાય નિદ. જે તક મળી તે ખરી. કોઇ એવી ઘડી આવી જાય કે જે વેળા તેને આત્મદર્શન તત્ત્વ સમજાઇ જાય. પુરુષના નસીબ આડું માત્ર એક પાંદડું જ છે. તે પાંદડું ઉડી ગયું કે બસ સર્વ કલ્પના છે તે જગતની સત્યતાથી જ છે, માટે જ પ્રથમ ઉત્તમ અધિકારી થવાની જરૂર છે. ઉત્તમ અધિકારી એને કહેવો કે જે જ્ઞાન સ્વરૂપને જાણી વર્તે. જ્ઞાનનો ડબો ઉદ્યાડવો હોય, ત્યારે ઉદ્યાડે, બંધ કરવો હોય ત્યારે બંધ કરે. એ વાત પોતાને સ્વાધિન છે. મારે મારી આંખ ઉદ્યાડવી અથવા બંધ કરવી એ મારી ખુશીની વાત છે. મન ઉદ્યાડવું કે નિદ એ પોતાના હાથમાં છે. મન વશ કરવું જોઇએ.

#### ॥ ॐ श्री परभात्मने नमः ॥ **आल्भापूञा प्रावेश**

સિઘ્ધાંતમાં પણ ઇશ્વર, જીવ અને જગતને માચિક કહ્યા છે. માચાની ઉપાધિ સહિત ચૈતન્ય તે માચિક છે. જગત છે તો ઇશ્વર છે. રેયત વિના રાજા નહિ. પુરુષપણા ઉપર રાજપણું છે. તે આવે કે જાય પણ પુરુષપણું કાયમ રહે છે. તેમ આત્મા પર જીવ-ઇશ્વર જણાચ અને જગત તથા જીવ મળ્યાં કે ઇશ્વર પણ ગયો. ચૈતન્ચરૂપ નિરંતર મુખ્ય છે અને ઇશ્વરપણું ગાણ આગુંતક છે. ઘણિયાણી હોય ત્યાં સઘી ઘણી, છોકરો હોય ત્યાં સુધી હું બાપ છું એવું અભિમાન રહે, પતિ છે ત્યાં સુધી હું પત્ની છું એવું અભિમાન રહે છે, હાથો હોય તો કુહાડી જોર કરે. પણ જે સામાન્ય ધર્મ છે તેમાં અભિમાન રહેતું નથી. સૂર્ચની સત્તા નથી કે ન પ્રકાશવા ધારે તો તે તેમ કરી શકે. નામ રૂપમાં ચૈતન્ય દબ્દિ થાય तो होष दिन अथवा लेह दिन हर थाय, लेह दिन सारी होय है नरसी होय ते विषम દષ્ટિ છે. ખેડૂત મૂઠી ભરીને ખેતરમાં બી નાંખે એકમાંથી અનેક ઉગે છે. તેમ મોહરૂપી બી મૂઠીએ મૂઠીએ વાવે. તેમાંથી અનેક જન્મરૂપી ફળો અને આપદાનો વરસાદ વરસે છે. મોદ થાય તે નશો કર્યા જેવું છે. મોહ થાય અથવા નશો કર્યો હોય તો મિત્ર શત્રુ દેખાય, કાદવમાં પકેલો હોય તો સુખમાં સુતેલો છું એમ માને અને ઘરમાં સુતેલો હોય તો પણ બળતો જળતો જણાય. દેહ સત્ય માને એ મહામોહ છે. સકામ વ્યવહાર કરવો એ મોહની મૂઠીઓ ફેંકવાની છે અને તેમાંથી મहામોહ તથા અહંકાર થવાથી અનર્થનો વિસ્તાર વધે છે. એ પસારો આત્મજ્ઞાનના ઓજસથી બાળી મૂકવો જોઇએ. જ્યાં નામ દેખાય ત્યાં સાક્ષાત્ ચૈતન્યતા જોવી. આંખ નીચેથી સાક્ષાત્કાર થતો નથી. કેમ કે તેવી રીતે તો પરમાત્મા એકદેશી ગણાય. પરમાતમા કોઇ સ્થળે કચેરી લગાવી બેઠા નથી. સૂર્ચ એકદેશીય છે તેથી તેની તરફ નજર ફેરવીએ તો જ તે દેખાય છે. પણ આકાશ સર્વત્ર છે, તેમ ચૈતન્યરૂપ આત્મા સર્વ વ્યાપક છે.

આતમપદ જ્યાં લગી નિર્દ પામે ત્યાં લગી પુરુષાર્થ ફળ્યો નથી. 'નિર્દન કો ધન રામ દે'. એકાંતમાં બેસી શાંત ચિત્તે વિચારો કે હું કોણ છું ? આ જગત શું છે ? મારામાં શી શી વસ્તુઓ છે ? એ જુદાં પાડે તો આત્મજ્ઞાન થાય. ઉત્તમ પદથી સ્વર્ગ મળે પણ તે નષ્ટ થાય છે. પરંતુ આત્મ વિચારે જે પદ મળે તે નિર્મળ દોય છે. સત્તા ઉપર મનરૂપી ચિત્રો અને ચિત્રો સર્જે છે અને ભૂંસી નાખે છે એમ ખેલ કરે છે. તે સત્ સ્વરૂપ હું છું. દેશ, વસ્તુ, દર્શનની પ્રાપ્તિ નથી કે નજરે દેખાય. માત્ર અનુભવથી જાણવાનું છે. એવી અખૂટ પરમ સંપદાની ખાણ ભરેલી પડી છે. લાખો રૂપિયા ખર્ચ કરેથી પણ મળે તેમ નથી કે શાસ્ત્રો ભણ્યેથી પણ મળે એમ નથી.

તત્ત્વવેત્તાએ પણ શાસ્ત્ર અનુસાર વર્તન કરવું જોઇએ. પોતાના પર શાસ્ત્રનો દંડ નથી, વિધિ નિષેધ નથી. પોતે શાસ્ત્ર દ્વારા મુમુસુની સ્થિતિને પ્રાપ્ત થયો છે. શ્રવણ આદિ કરીને અભ્યાસ પડ્યો છે. તે અભ્યાસે વધેલો છે. નિષ્કામ વૃત્તિ વિના મુમુસુતા થાય નિ, તેથી તેનામાં વિપરીતતા સંભવે નિ, તેનાં કાર્ચ તો સદજ શાસ્ત્રાનુસાર થાય. લોકસમુદ્દને માટે પારકાના સંબંધમાં પણ સારી રીતે વર્તે. મેળવવાનું જેને બાકી રહ્યું નથી અને જેણે મેળવ્યું છે તે કદી જવાનું નથી, એનું નામ જ કૃત કૃત્યતા. એ અનુભવ ક્ષણિક

આવે છે, જે નિયમસર કામ કરે તેને આવે. જેને અખંડ કૃતકૃત્યતા પ્રાપ્ત થાય. તે લક્ષ ચોર્ચાસીમાં ફરીથી આવે નહિ. હવે તેને ફક્ત રમવાનું બ કી રહેલું છે અને જગતને માત્ર 'રામલીલા' તરીકે જુએ છે.

આત્મદેવની કૃપા થાય તો ઇન્દ્રિયરૂપી શત્રુઓને જીતી શકાય. કૃપા ત્રણ પ્રકારની છે. ગુરુકૃપા, શાસ્ત્રકૃપા અને આત્મકૃપા. અંતઃકરણ શુધ્ધ થઇ સંસારથી, ધૂટવાની શુભેચ્છા થાય એ જ્ઞાનની પ્રથમ પાયરી છે. જ્ઞાનની ચારે ભૂમિકાને આ પ્રમાણે છે. (૧) શુભેચ્છા, (૨) સુવિચારણા, (૩) તનુમનસા અને (૪) સત્ત્વાપત્તિ. સદ્ગુરુ, સચ્છાસ્ત્ર સામેલ રાખી વિચાર કરીએ અને મનન આદિ તનુમાનસાથી સજાતીય પ્રવાહ કાયમ રાખી સદા ઉદિત આત્મચિંતન કરીએ તો આત્મદેવનું પૂજન થાય છે, એટલે સ્વરૂપનું પૂજન થાય છે, જે લીલા માત્ર ભાસે છે. યોગાવાશિષ્ઠમાં આત્મદેવનું પૂજન શું છે તે સવિસ્તર બતાવેલું છે. હવે પછી તે આત્મપૂજન જાણવા પ્રયાસ કરીશું.

ચિંતન, મનન, નિદિઘ્યાસન, યોગ-ઘ્યાન, ધારણા, સમાધિ એ એકલા થઈ શકે. પૂજાનું વિધાન આવે ત્યારે પૂજા કરનાર (પૂજક-પૂજારી) પૂજાની મૂર્તિ (સાકાર પ્રતિમા) જે ઈષ્ટ હોય તેના સ્વરૂપની પ્રતિમા એટલે કે પૂજ્ય સ્વરૂપ અને પૂજાનો ક્રમ કહો કે વિધાન આ પૂજાની ક્રિયાની ચોથી આવશ્યક વસ્તુ ભક્તિમાર્ગમાં છે. ત્યાં ભક્ત અને સાધક એવું ઢ્રેત છે. બન્ને અલગ વસ્તુ છે. બે વચ્ચે અંતર પણ છે. તેને જોકનારો ભાવ અને પૂજાની સામગ્રી (ક્રવ્ય) એ પૂજાનો સેતુ છે. આ વાત સ્વાભાવિક અને સામાન્ય વ્યક્તિને સમજાય તેવી છે. પરંતુ જ્યારે આત્મપૂજાનો વિષય સામે આવે ત્યારે કોણ કોની પૂજા કરે ? કેવી રીતે પૂજા કરે ? ક્યા સાધન વડે પૂજા કરે ? ક્યા સમયે પૂજા કરે ? આ બધા પ્રશ્નો સ્વાભાવિક બની જાય છે. પ્રજ્ઞા પુરુષ કહો કે યુગ પુરુષ એવા પૂજય જગદ્ગુરુ શંકરાચાર્ચની સામે પણ ખડા થયા હશે જ. નહિ તો આત્મચિંતન-આત્મપૂજાનો વિચાર આવતાં 'પરાપૂજા સ્તોત્ર' માં જે આત્મપૂજા વિશે વિચારણા છે. તે ન લખી હોત. ચાલો એ પરાપૂજા સ્તોત્ર' માં જે આત્મપૂજામાં પ્રવેશ કરીએ. 'પરાપૂજા સ્તોત્ર'

अखण्डे सच्चिदानंदे निर्विकल्पैकरूपिण । स्थितेडद्वितीयमावेडस्मिन्कथं पूजा विधीयते ॥१॥

ું અખંડ, સચ્ચિદાનંદમય, વિકલ્પો રહિત અને એક જ સ્વરૂપવાળો આ અદ્ભિતીય આત્મારૂપ પદાર્થ બંધ રહ્યો છે. તો એમાં પૂજા કેવી રીતે કરવી ? (૧)

पूर्णस्यावाहनं कुत्र सर्वाधाराय चासनस् । स्वच्छस्य पाद्यमर्घ्यं च शुष्ट्यस्याचमने कुतः ॥ २ ॥

જે પૂર્ણ છે (સર્વત્ર વર્તમાન છે) તેનું આવાહન ક્યાં ? જે સર્વનો આધાર છે, તેનું આસન ક્યું ? જે સ્વચ્છ છે, તે પાધ (પગ ધોવાનું જળ) તથા અર્ધ્ય શા માટે ? અને જે શુધ્ધ છે તેને આચમન ક્યા કારણે આપવું ? (૨)

> निर्मलस्य कुतः स्नानं वस्त्रं विश्वोदरस्य चासनस् । अगोत्रस्य त्वर्णस्य कुतस्तस्योपवीतकम् ॥३॥

निर्भणने स्नान शा भारे ? विश्वव्यापीने वस्त्र ड्युं ? गोत्र तथा वर्धा रहित तेने જनोधं शाथी ?

निर्लेपस्य कुतो गंघः पुष्पं निर्वासनस्य च ा निर्विशेषस्य का भूषा कोडलंकारो निराकृते ॥ ४ ॥ तेपन रहितने यंद्रन शा भाटे ? पासना रहितने पुष्प शा भाटे ? अपयप रहितने आभूष्ण शां ? अने आडार रहितने अलंडार शां ?

> निरंजनस्य किं घूपैदापैर्वा सर्वसाक्षिणः । निमानन्दैक तृप्तस्य नैवर्ध किं मवेदिह ाा ५ ॥

નિરંજનને ધૂપ શું ? સર્વ સાક્ષીને દિપક વડે શું ? અને આત્માનંદમાં જ કેવળ તૃપ્ત રહેનારને નૈવેદ્યોથી શું થાય ?

किंग्वानंद यितुन्स्तस्य किं ताम्बूलं प्रकलप्यति । स्वयं प्रकाशचिद्रूपो योडसावकादिपासकः ॥ ६ ॥ सर्वने आनंद पभाडनारने पान जीडुं ड्युं अपाय ? डेअ डे એ तो स्पयं प्रडाश येतन्य३प छे अने सूर्य पगेरेनो पए। प्रडाशड छे. (५)

प्रदिषणा हानन्तस्य हृद्धयस्य कृतो निकः । वेदवाक्यरवेद्यस्य कृतः स्तोत्र कृतः स्तोत्र विद्यीयते ॥ ७ ॥ अनंतने प्रदक्षिणा डेभ डराय ? अक्षेतने नभस्डार डेपी रीते ? अने पेटना पाड्यो पडे भाणपो अशस्य छे, तेनं स्तोत्र डेभ डराय ? (७)

स्वयं प्रकाशमानस्य कुतो नीराजनं विमोः । अन्तर्वाहिन्व पूर्णस्य कथमुद्धासनं मवेत् ॥ ८ ॥ સ્વયં પ્રકાશમાન પરમાત્માની આરતી શા માટે ? અને અંદર તથા બહાર પૂર્ણ વ્યાપ્તનું વિસર્જન કેવી રીતે થાય ? (૮)

एवमेव परा पूजा सर्वावस्थासु सर्वदा । एक बुष्यया तु देवेशे विषेया ब्रह्मवितमेः ॥ ९ ॥ આ રીતે જ બ્રહ્મવેતાઓએ સર્વ અવસ્થાઓમાંને સર્વકાળે એકત્વ બુદિધથી દેવેશ્વરની ઉત્તમ પૂજા કરવી. (૯)

आत्मा त्वं गिरिजा अतिः सहचराः प्राणाः शरीरं गृहं
पूजा ते विविधोपमोगरचना निद्रा समाधि स्थिति ।
संचारस्तु पदोः प्रदक्षिणविधिः स्तोत्राणि सर्वा गिरो
यद्यत्कर्म करोमि तचदिवलं शंमो तवाराधनम् ॥ १० ॥
हे शंभो ! आत्मा तमे छो. जुद्धि पार्वती छे. प्राणो आपनी साथै रहेनारा
आपना अनुयरो छे. शरीर आपनुं मंदिर छे. विविध ઉपलोगोनी रथना आपनी
पूजा छे. निद्रा समाधिवत् स्थिति छे. जन्ने पगोनुं संयरण (यात) आपनी
प्रदक्षिणानी विधि छे. आ जधी वाणी आपनां स्तोत्रो ४ छे. आम हुं १ ४ इर्म
इनुं छुं ते ते जधुं आपनी पूजाइप थाओ. (१०)

# आत्महेपनुं जाह्य पूरन

'ચોગવાશિષ્ઠ મહારામાચણ' નામક મહાગ્રંથના નિર્વાણ પ્રકરણના ૩૮ માં સર્ગમાં 'આત્સદેવના બાહ્યપૂજન'નું વિસ્તારતી નિરૂપણ કરેલું છે. તેમજ ૩૯ માં સર્ગમાં 'આત્મદેવનું આંતરપૂજન' વિશેનું વર્ણન છે. તે અહીં ચથાતશ રજુ કરેલ છે. પ્રથમ आत्मदेवनुं जाह्य पूरन प्रस्तुत छे :-श्रीईन्वर उवाच :- एषदेवः स परमः पूज्य एव सदा सताम् ा

सर्वसंश्रयः चिन्मात्रमनुमृत्यात्मा सर्वगः

શ્રી ઇશ્વર કહે છે :- હે મુને ! આ બ્રહ્માંડરૂપી નાટકશાળામાં નિયતિનું નાટક જોવાવાળો એક પરમેશ્વર છે. જે નિત્ય છે. તે ચિદાતમા જ પરમ દેવ છે. તે, નિયતિથી તથા નૃત્યથી જુદો નથી. માટે વિવેકીજનોએ તેનું પૂજન કરવું. તેમ કરવાથી સવદિવનું પૂજન થાય છે. કેમ કે ઘરમાં, હરિ, હર, બ્રહ્મા, ઇન્દ્ર, કુબેર અને ચમરૂપે પણ એ દેવ છે. એ દેવ બહાર અને અંદર સર્વત્ર છે. સર્વનો આત્મા છે. વિવેકીજનો પોતાના આત્મારૂપ એ દેવનું બાહ્ય આંતરના ભેદથી નાના પ્રકારે પૂજન કરે છે. તેમાં પ્રથમ બાહ્યપૂજનનો ક્રમ કહું છું, તે સાંભળો પછી આંતરપૂજનનો ક્રમ કહીશ. સર્વ પ્રકારના પૂજા ક્રમોમાં પવિત્ર શરીર ઉપયોગી છે. સ્નાન, આચમન આદિ જે શાસ્ત્રમાં પવિત્રતાના સાધનો કહ્યાં છે, તેણે કરી શરીર યથાર્થ પવિત્ર થતું નથી. પણ ચિદાત્માના બોધે કરીને પવિત્ર થાય છે. માટે સ્નાન આદિ સાધનો તજી આત્મબોધ કરી શરીરે શરીરને પવિત્ર

કરવું.

અંતર્વૃત્તિથી ઘ્યાન કરવું, એ પરમાત્મ દેવનું મુખ્ય પૂજન છે. માટે સદા તેનું ઘ્યાન કરવું. પરમાત્મા ચિદ્ રૂપ છે, પ્રકાશ સ્વરૂપ છે, સૂર્ચીદ તેજોનો તથા બુદિઘ વૃત્તિઓનો પ્રકાશક છે. સર્વનો અંતર્ચામી છે ને શુધ્ધ અહંતાનો સાર છે, એવું ધ્યાન કરવું. એ પરમાત્માની ડોક આકાશ કરતાં પણ અતિ પહોળી છે. એટલે મહાકાશ ડોક છે, પાતાળ પગ છે, દિશાઓ ભૂજા છે, સત્યાદિ લોકો શાસ્ત્રો છે, બ્રહ્માંડોના સમુદાયી, એ દેવના હૃદયના એક કોણામાં વિશ્રાંતિ પામે છે. તેનું સ્વરૂપ, તમથી પર અને અપાર છે. નીચે ઉપર ચારે દિશાઓમાં અને કોણામાં નિરંતર વ્યાપી રહ્યું છે. બ્રહ્મા, રૠ્દ્ર, વિષ્ણુ અને ઇન્દ્ર આદિ દેવો વડે સુશોભિત છે. (૧) જરાયુજ, (૨) અંડજ, (૩) ઉદ્ભિજ્જ અને (૪) સ્વેદજ. એ ચાર પ્રકારના પ્રાણી એ દેવનાં રૂવાડી છે. ઇચ્છા આદિ શક્તિઓ ગાડીઓ છે. જે મંત્ર રજ્જુની પેઠે ત્રણે જગતને ચલાવે છે. એ ચિદાત્માનું પૂજન કરવું. એ ઘટમાં, પટમાં, ખાડામાં, ગાડામાં, ભીંતમાં અને વાનરમાં રહ્યો છે. બ્રહ્મા, વિષ્ણુ, રજ઼, ઇન્જ઼, કુબેર અને યમમાં પણ એ દેવ છે. રૂપના ભેદે કરી એ દેવ, અનંત પદોનો આધાર છે. તે ભેદનો ત્યાગ કરવાથી તો કેવળ સત્તા માત્ર સ્વરૂપ છે. ભ્રમે કરીને તેમાં જગત દેખાય છે. કાળ તો દેવનો દ્વારપાળ છે. તે અશુધ્ધ મનને અટકાવે છે ને શુધ્ધ મનને પેસવા દે છે. પર્વત અને સમુદ્રવાળું આ બ્રહ્માંડ, એ દેવના માચા શબળ સ્વરૂપના એક ભાગમાં રહ્યું છે. સર્વ પ્રાણીઓના અવચવો ઇશ્વરના જ અવચવો છે. તેથી તેના

હજારો શ્રવણ, નેત્ર, મસ્તક, ભૂજા અને અલંકારો છે. એવી રીતે વિશ્વરૂપનું ધ્યાન કરવું. એ દેવને સર્વભાગોમાં જોવાની શક્તિ છે, સૂંઘવાની શક્તિ છે, સ્પર્શ શક્તિ છે, રસ લેવાની શક્તિ છે, સાંભળવાની શક્તિ છે ને મનન શક્તિ છે. એવી રીતે વિશ્વરૂપનું ધ્યાન કરતાં પણ તેનું પરમાર્થ સ્વરૂપ કે જે અસંગ છે, અદ્ભિતીય છે, તેને ભૂલી જવું નહિ. એ દેવ સર્વદા સર્વના કર્તા છે, સર્વના મનોરથ પૂરવાવાળા છે, સર્વ પ્રાણીઓની અંદર છે ને સર્વનું અદ્ભિતીય સાધન છે. એ પ્રમાણે ધ્યાન કરી વિધિથી પૂજન કરવું.

તેના પૂજનનું વિદ્યાન કહું છું તે સાંભળો, તેનું પૂજન ઉપદાર વડે કરવું નહિ. પણ તત્ત્વજ્ઞાન વડે કરવું. દીપે કરી, દૂપે કરી, વિવિદ્ય પ્રકારના પુષ્પોએ કરી, કેશર તથા કપૂરવાળાં ચંદનો વડે, ભાતભાતના નૈવેદ્યો વડે અને બીજા નાના પ્રકારના ભોગો વડે આત્મદેવની પૂજા કરવી ચોગ્ય નથી. પણ તત્ત્વ બોદ્ય કે જે કલેશ વિના પ્રાપ્ત થાય છે, શીતળ છે, અવિનાશી છે ને અમૃત રૂપ છે, તેણે કરી પૂજા કરવી ચોગ્ય છે. જે અંતર્વૃત્તિ વડે શુદ્ધ ચિન્માત્રનો બોદ્ય થવો, તે જ આત્મદેવનું પરમ ઘ્યાન છે ને તે જ પૂજન છે. એ પૂજા માટે કાળ નિયમ પણ નથી. એટલે જોતાં સાંભળતાં, સ્પર્શ કરતાં, સુંઘતા, ભોજન કરતાં, ચાલતાં, સુતાં, શ્વાસો શ્વાસ લેતાં, બોલતાં, ત્યાગ કરતાં અને ગ્રહણ કરતાં સદા એ પૂજા કરવી.

દે મુને ! પુષ્પાદિક ઉપાચાર વડે કરેલું પૂજન, આત્માને સદા અવિચ્છિન્ન સુંખ આપે છે. પરંતુ પરંપરાએ કરી અલ્પસુખ આપે છે, તેથી ભૂખ્યાને મૂઠી ચોખાને પેઠે આત્માને પ્રિતિ થતી નથી ને જ્ઞાનપૂજન કે જે, પ્રત્યાગાત્માને શુધ્ધ કરી શુધ્ધ કરી તેની પરમાનંદરૂપતા પ્રગટ કરી પરમાત્માની સાથે એક્તાનું અર્પણ કરે છે, માટે તે અમૃત જેવું સ્વાદવાળું છે. એટલે સદા અવિચ્છિન્ન સુખ આપે છે. માટે જ્ઞાન પૂજન જ આત્મદેવને ચોગ્ય છે. તત્ત્વજ્ઞાનરૂપી ઘ્યાન જ પાધ, અર્ઘ્ય, પુષ્પ અને ઘૂપ આદિ સર્વ ઉપહાર છે. દયાન પૂજન વિના અન્ય પૂજનથી આત્મા મળતો નથી. દયાનથી પ્રસાદને બદલે સ્વરૂપાભિ વ્યક્તિને પ્રાપ્ત થાય છે. પછી જેમ મનુષ્ય ઘરમાં રહી ભોગ ભોગવે છે, તેમ પ્રસન્ન થયેલો આત્મા, મનુષ્યથી આરંભી હિરણ્ય ગર્ભ પર્યંતના ભોગો ભોગવે છે. હે બુદ્ધિવાળા વસિષ્ઠ ! આ જ્ઞાન પૂજન કરી તેર નિમેષ પર્યંત પૂજન કરી તેર નિમેષ પર્વંત પૂજન કરે તો મૂઢ પણ ગોદાનના ફળને પ્રાપ્ત થાય છે. 'આત્મા અદ્ભિતીય છે' એવું અનુસંઘાન સો નિમેષ પર્યંત રાખે તો અશ્વમેઘ યજ્ઞનું ફળ મળે છે. જ્ઞાન પૂજન કરી અરધી ઘડી આત્મદેવનું પૂજન કરવાથી હજાર અશ્વનેઘ ચર્નાનું ફળ મળે છે. જે પુરુષ દયાનરૂપ બલિના ઉપસંહારે કરી એક ઘડી આત્માનું પૂજન કરે છે, તેને બે હજાર યજ્ઞનું ફળ મળે છે, એક દિવસ પૂજન કરવાથી પરમ ધામમાં વાસ થાય છે. દયાન પૂજા પરમ ચોગ છે ને એ જ પરમ ક્રિયા છે. દે મુને ! તમને આત્મા આત્માનું બાહ્ય પૂજન કહ્યું. જે પુરુષ, આ આત્મપૂજન કે જે પવિત્રને સર્વ પાપને હરવાવાળું છે, તેને વિક્ષેપ રહિત થઇ ક્ષણવાર પણ આચરણ કરશે, તે ક્રમે કરી સર્વબંધનથી મુક્ત થશે ને ઉત્તમ પદને પામશે. તેથી સુર અને અસુર સર્વે તેનું વંદન કરશે.

#### ॥ ॐ श्री પરમાત્મને નમः॥

# આત્મદેવનું આંતર પૂજન

श्रीईश्वर उवाच :- पावनं पावनानां अद्यत्सर्वतमसां क्षयः ।
तिदानीं प्रवक्ष्येहसतः पूजनमात्मनः ॥१॥

શ્રી ઇશ્વર કહે છે :- હે મુને ! જે પવિત્રમાં પણ પવિત્ર છે, ને જે સર્વ અજ્ઞાનનો ક્ષય કરે છે, તે આત્મદેવનું પૂજન કરું છું. એ પૂજન ચાલતાં, ઉભા રહેતાં, સૂતાં, જાગતાં અને બીજા સર્વે વ્યવहારમાં પણ થઇ શકે છે. પરમાત્મ દેવ કે જે સદા શરીરમાં આત્મરૂપે રહી સર્વજ્ઞાનનો કર્તા છે, સૂવે છે, જાગે છે, ચાલે છે, ઊભા રહે છે, સર્વ વિષયોનું ગ્રહણ કરે છે. ત્યાગ કરે છે, વિસ્તારવાળા સર્વ ભાગોને ભોગવે છે અથવા તજે છે અને જે સર્વ કાર્યોને સત્તા આપે છે, તેનું ધ્યાન કરવું. પદ્માસન બાંધી, લાંબા હાથની અંજલિ કરી બેસવાથી દેહ શિવલિંગનો આકારે થાય છે. તેમાં નિર્વિક્ષેપ સ્વભાવમાં રહેલા બોઘલિંગનું પૂજન કરવું અને અન્ય આદિના લિંગનો તથા પ્રતિમા જ્ઞાનજળમાં સ્નાન કરી શુદ્ધ થવું. નિત્ય બોધરૂપી સામગ્રી વડે બોધલિંગનું પૂજન કરવું. તે પૂજન કરતાં એ મનમાં તમ જણાય તો પોતાને બહાર અને અંદર સર્વત્ર આકાશને પૂરી રહેલા અદ્ભિતીય સૂર્ચમંડળની ભાવના કરવી ને જો તાપ જણાતો હોય તો સર્વત્ર વ્યાપી રહેલા ચંદ્ર મંડળની પોતાને ભાવના કરવી. આત્મા બાહ્ય તથા આંતર બુધ્ધિ વૃત્તિના પ્રકાશોમાં અને પ્રકાશેલા પદાર્થીમાં અનુસ્યૂત રહેલી સંવિત્ રૂપે છે, તે મુખમાં પ્રાણરૂપે છે. જે આત્મા, નિજાનંદ વડે મધુર કરી સર્વ વિષયોનો સ્વાદ લે છે. પ્રાણ તથા મન જેના મોટા ઘોડા છે, એવા અપાન રથમાં બેસે છે. હૃદય ગુફામાં ગુપ્ત રહે છે. જ્ઞેય દષ્ટિનો જ્ઞાતા છે. સર્વ કર્મોનો કર્તા છે. સર્વ ભોગોનો ભોકતા છે. સર્વ જ્ઞાનનો જ્ઞાતા છે. શરીરના સર્વ અવચવોને સારી રીતે જાણે છે. વિષયની ભાવના વડે તથા અભાવના વડે તે જણાય છે. તે સર્વ પ્રકાશોનો પ્રકાશક છે. નિષ્કલ છે, દ્વેત દષ્ટિથી કલા સહિત છે, દેહમાં હૃદચાકાશમાં રહે છે. શુધ્ધ દષ્ટિથી અરંજિત છે, માચા દષ્ટિથી રંજિત છે, મનની મનનશક્તિમાં રહે છે, પ્રાણ તથા અપાનની મદયમાં રહે છે, હૃદય, કંઠ, તાળવું, ભ્રકૃટિ, નાસિકામાં અને પીઠમાં રહે છે, એટલે શરીરના સર્વ અવયવોમાં બોધરૂપે રહે છે. શેવશાસ્ત્રમાં છત્રીસ તત્ત્વો માન્યાં છે. તેમાંનું છેલ્લું તત્ત્વ, એ આત્મા છે, આત્મા, ઉત્તમ દશા કે જેને શિવચોગમાં સબીજ સમાધિ કહી છે. તેને પણ ઉલ્લંઘન કરી રહ્યો છે. અંદર શબ્દાદિકને કરે છે ને મનને પ્રેરે છે. વ્યવહારમાં સવિકલ્પ વાક્યનો વિષય છે તો નિર્વિકલ્પ સમાધિમાં તથા મોક્ષમાં નિર્વિકલ્પ શબ્દનો વિષય છે. તિલમાં તેલની પેઠે સર્વ અવચવોની અંદર રહ્યો છે. પરમાર્થતઃ આત્મા અમૂર્ત છે. વ્યવहારમાં મૂર્ત છે. હૃદય કમળમાં અને દેહના સર્વ ભાગમાં રહે છે. ચિન્માત્ર છે. શુધ્ધ છે. સર્વ કલ્પનાનું અધિષ્ઠાન છે. સર્વત્ર પ્રત્યક્ષ છે. પોતાના અનુભવ સ્વરૂપ છે. પ્રત્યક ચેતન છે. આત્મા છે. સ્વસ્વરૂપનાં વિસ્મરણથી ભોગની ઇચ્છા કરે છે. પોતાથી જુદા પદાર્થોના દોષને પોતે ધારણ કરી પોતાના સંકેતથી ક્ષણવારમાં દ્વેતભાવને પ્રાપ્ત થયો હોય તેમ જણાય છે. એ પ્રમાણે આત્માનું ધ્યાન કરવું.

આત્મા હાથ, પગ, કેશ, નખ અને દાંતવાળો થાય છે. પોતાના દેહના આભાસો, એ આત્માનો પરિચય કરાવે છે એવી ભાવના કરવી. મન તથા દષ્ટિની નાના પ્રકારની શક્તિઓ, સ્ત્રીઓ, ઉત્તમ પતિની જેમ, તેમ મારી સદા સેવા કરે છે. મન મારો દરવાન છે. તે ત્રણે જગતને ઓળખાવે છે. શુદ્ધ આત્મચિંતા, દ્વારપાલિકા છે. આત્માના પેઠે પરમ પ્રિતિનો વિષય કરાયેલી બુદ્ધિ, જ્ઞાનશક્તિ છે. પ્રાણ આભૂષણ છે. કર્મેન્દ્રિયો તથા જ્ઞાનેન્દ્રિયો દ્વાર છે. આત્મા કે જે અનંત છે, ભેદવર્જિત છે અને નિરાકાર છે, તે આ હું છું. હું પોતે પૂર્ણને અન્ય સર્વેને પૂરવાવાળો છું અને પૂર્ણ સ્વરૂપ છું. એવી રીતે અલોકિક પ્રત્યેક તત્ત્વનો આશ્ચય કરી અંદર ઉદારતાથી ભરપૂર એવો પરમાત્મ દેવ, સર્વથી મોટો દેવ છે. તે અસ્ત પામતો નથી. ભૂખ્યો થતો નથી, કોઇ પદાર્થને લેતો નથી, ને કોઇને તજતો નથી. અંદર સમ છે બહાર જીવન મુક્ત જેવા આચરણ કરે છે. સમાન પ્રકાશે છે. સમાન આકૃત્તિવાળો છે. પરિપૂર્ણ સોમ્ય ભાવને પ્રાપ્ત થયો છે. તે શુધ્ધ મનવાળો છે.

એક જ આત્મા, દેહ રહે ત્યાં સુધી એક મનથી રાત્રિ દિવસ લાંબા લાંબા પૂજન કરે છે. ચિન્મય દેહ આત્માનો દેવ છે. પ્રયતન વિના પ્રાપ્ત થયેલી સામગ્રી વડે આત્મા, દેહરૂપી દેવનું પૂજન કરે છે. જે, ઇન્દ્રિય વૃત્તિઓનાં પ્રતિબિંબોનું કારણ એટલે બિંબ છે, તે ચિન્મચ દેવનું બુદિધ સ્થિર રાખી પ્રાપ્ત થચેલા ઉપચારો વડે પૂજન કરવું. તેમાં ગંધ પુષ્પાદિ ઉપચાર મેળવવા માટે લેશ માત્ર પ્રયતન કરવો નહિ. પરંતુ પોતપોતાના વર્ણાશ્રમને ઉચિત શાસ્ત્રમાં કહ્યા પ્રમાણે વ્યવદાર કરીને તથા માત્ર દેહ રહે તેટલાં અન્ન પાનાદિકના સેવને કરીને દેવનું પૂજન કરવું. પ્રારબ્ધે કરીને પ્રાપ્ત થયેલાં ભાતભાતનાં ભોજનો વડે, દૂધ આદિના પાન વડે અને શયન તથા આસને કરી આત્માનું પૂજન કરવું. સ્ત્રી આદિનું ચથાર્થપણું જાણી સ્ત્રી સંગે કરી, અન્ન પાનાદિના વેભવે કરી અને અન્ય સર્વ પ્રકારના સુખે કરી આત્માનું પૂજન કરવું. તાત્પર્થ કે જ્યાં સુધી વિષયોનું તાત્પર્ચ જાણ્યું ન હોય ત્યાં સુધી તેના ભોગનો પ્રસંગ રાખવો નહિ. પ્રારબ્ધે કરી પ્રાપ્ત થયેલાં સર્વ પ્રકારનાં દુઃખે કરી આત્માનું પૂજન કરવું. એટલે પ્રાપ્ત થયેલાં દુઃખના ભોગમાં પણ પૂજા બુદિધ રાખવી, પણ ઉદ્ભેગ કરવો નહિ. જગત સ્થિતિની સર્વ ચેષ્ટાનાં પ્રાપ્ત થયેલાં મરણ, જીવિત તથા સ્વપ્ન આદિ સઘળાં ફળો વડે આત્માનું પૂજન કરવું. પ્રવાહ પતિત દરિદ્રતા અથવા રાજ્ય કે જે વિવિદ્ય ચેષ્ટાનાં પુષ્પ છે, તેણે કરી આત્માનું પૂજન કરવું. રાગદ્ભેષ, વિલાસ કે જે નાના પ્રકારના કલેશવાળો તથા સ્ત્રીના ઉલ્લાસવાળો છે, તેણે કરી સોમ્ય આત્માનું પૂજન કરવું. દે મુને ! 'કલેશાદિકે કરી આત્માનું પૂજન કરવું' એમ કહ્યું, તેનું તાત્પર્ચ, કલેશ કરવામાં નથી, પરંતુ કલેશાદિને પણ પૂજન માની ઉદ્ભેગ ન કરવામાં છે. હવે રૂઢ થયેલી મેત્રી કે જે સજજનોને પ્રિય છે, ચંદ્ર જેવી શીતળ છે અને મધુર છે, તેણે કરી આત્માનું પૂજન કરવું. એટલે મેત્રી આદિ ગુણોમાં તત્પર રહેવું. દુર્જનોમાં ઉપેક્ષા વૃત્તિએ કરી, દીનમાં દયા વૃત્તિએ કરી, મહાત્માઓમાં મુદિતા વૃત્તિએ કરી, ક્રોધાદિકના નિગ્રહના સામર્થ્યે કરી અને બોદ્યે કરીને આત્માનું અર્ચન કરવું. है प्रह्मन् ! लोग-लंपर पए। न थवं. परंतु हैव हरी प्राप्त थयेला लोगोमांथी हहायित् એકાદ ભોગ ભોગવવો ને તેને પણ આત્મપૂજન માનવું. નિષિદ્ધ તથા અનિષિદ્ધ

ભોગોના ત્યાગે કરીને આત્માનું પૂજન કરવું. ચેષ્ટાએ કરી તેના અભાવે કરી, અયોગ્યના त्थांगे हरी अने योग्यना ग्रहणे हरी आत्मानुं पूछन हरवुं. हे हे नाश पाने तेनो शोह ન કરવો ને જે પ્રાપ્ત થાય તેનું દર્ષ વિના ગ્રદણ કરવું. તે સમબુદ્ધિરૂપ, આત્મપૂજાનો નિયમ રાખવો. બ્રહ્મ દષ્ટિથી સર્વ, શુભ છે એમ જાણવું. એ જ આત્મપૂજા વ્રત રાખવું. ઉપલક દષ્ટિથી જે મનોહર છે ને જે અતિ દુઃસહ છે, તે બંને બ્રહ્મ દષ્ટિમાં સમાન છે. એમ જાણી નિત્ય આત્મપૂજનનો નિયમ રાખવો. 'આ હું છું, આ હું નથી,' એ ભેદ બુદિધ તજવી ને 'સર્વ બ્રહ્મ છે,' એવો નિશ્ચય કરવો. તે સર્વરૂપ, સર્વનામ અને જે કાંઇ છે, તે સર્વઆત્મા છે, એવી રીતે સર્વાત્મક આત્માનું પૂજન કરવું. મિથ્યા દષ્ટિથી પ્રિય તથા અપ્રિય સર્વના ત્યાગે કરી અને આત્મમાત્ર બુદિઘથી બંનેના સ્વિકારે કરી નિત્ય આત્માનું પૂજન કરવું. સુખદાચી વિષયોમાં ઇચ્છા ન રાખવી ને દુઃખદાચી વિષયોમાં ત્યાગ બુદિધ ન રાખવી. પણ પ્રારબ્ધે કરી જે પ્રાપ્ત થાય તે વિષયો, નદીઓને સમુદ્રની પેઠે ભોગવવા. જેમ કોઇપણ પદાર્થમાં આકાશનો સંબંધ નથી તેમ અપમાન આદિ તુચ્છ દષ્ટિમાં ઉદ્ભેગનો સંબંધ નથી. માટે ઉદ્ભેગ કરવો નહિ. દેશ કાળ અને કર્મના યોગે કરી શુભ કે અશુભ જે કંઇ પ્રાપ્ત થાય, તે સર્વ નિર્વિકાર મનથી ભોગવી આત્માનું પૂજન કરવું. હે મુને ! ભોગ્ય પદાર્થો કે જે નાના પ્રકારના દુઃખ તથા રાગ દ્રેષાદિ વિકારનાં કારણો છે, તેમ જ શુદ્ધિ વિશુધ્ધિવાળા છે અને તીખા, કડવા, ખાટા આદિ વિષમ રસવાળા છે, તેના ભોગથી નિર્વિકારપણં કેમ રહે, એવી શંકા રાખવી નહિ. કારણ કે એક સમાનતારૂપી રસે કરી સર્વ વિષમતાનો ત્યાગ કરી સર્વ પદાર્થીને નિર્દોષ તથા મધુર કરવા, એટલે સર્વ પદાર્થો, પોતપોતાના વિષમ રસનો ત્યાગ કરી કેવળ મધુર રસવાળા થાય છે, તેથી તેના ભોગમાં કોઇ જાતનો વિકાર થતો નથી. સર્વ પદાર્થો આનંદૈક રસ આત્માના વિવર્ત છે. તેણે કરીને અથવા સમતાના દર્શને કરીને તે સર્વના અવિકારપણાથી ભોગ થઇ શકે છે. સમતાએ કરી જે જે પદાર્થની ભાવના થાય તે સર્વ પદાર્થ, અમૃત થાય છે ને તેણે કરી ચંદ્રના અમૃત જેવા મધુર થાય છે. અદ્ભેત દર્શનરૂપ સમતાએ કરી મન જે અવસ્થામાં અકાશની પેઠે લય પામ્યું દોય તે અવસ્થામાં રહેવું, એજ મુખ્ય પૂજા કહેવાય છે.

જ્ઞાની કે જે પૂર્ણિમાના ચંદ્રની પેઠે પરિપૂર્ગ છે, સ્વચ્છ છે તે ચિદ્ધન છે તેણે સમદિષ્ટ થવું ને સ્ફરિક મણિની પેઠે નિર્મળ તથા દઢ થવું. જે અંદર આકાશ જેવો નિર્મળ હોય, રંજનારૂપી હિમથી મુક્ત હોય ને પૂર્ગ હોય, એવો જ્ઞાની જ મારો મુખ્ય પૂજક છે. અજ્ઞાનમેઘનો નાશ થવાથી જેના હૃદયાકાશમાં કામવિજળી સ્વપ્નમાં પણ જોવામાં આવતી નથી ને જેનું અહંતા હિમ શાંત થયું હોય એવો તત્ત્વવેતા જ શરદના આકાશની પેઠે શોભે છે. જે આનંદમૃત પૂર્ણ હોવાથી સોમ છે, તે નિષ્કલંક સ્વપ્રકાશ હોવાથી સૂર્ચરૂપ છે. જેમાં માતા, માન અને મેચરૂપી ત્રિપુરી શાંત હોય છે. જે, તત્કાળ જન્મેલાં બાળકનાં વેદનની પેઠે વિકલ્પરહિત છે અને જે ચિદાભાસનું તથા ચિત્તનું બીજ છે, તે આત્મદેવનું યથામતિ દર્શન કરો ને જીવન મુક્તપદમાં સ્થિતિ કરો. એ જ મુખ્ય પૂજા છે. દેશ, કાળ અને કર્મના ક્રમે કરી પ્રાપ્ત થયેલા પદાર્થો વડે તથા સુખ દુઃખના વિલાસો વડે સદા આત્મદેવનું પૂજન કરો. ને શાંત મનોરથવાળી બુદિઘ વડે આત્મ સ્વરૂપમાં રહો તે જ મુખ્ય શિવપૂજન છે.

#### ॥ ॐ श्री परभाट्यने नमः॥

# हेवता तत्त्वविथार

श्रीईश्वर उवाचः - यथाकालं यथारंभं न करोषि करोषि यत् । चिन्मात्रस्य शिवस्यातस्मदेवा र्चनमात्मनः ॥१॥

ચોગાવાસિષ્ઠ નિર્વાણ પ્રકરણના ૪૦મા સર્ગમાં ઇશ્વર કહે છે :-

દે બ્રહ્મન્ ! તમે કાળને અનુસરી શક્તિ પ્રમાણે જે કરો છો, અથવા નથી કરતા તે સર્વ, આત્મા કે જે ચિન્માત્ર શિવ છે, તેનું પૂજન છે. તે પૂજન કરી ઇશ્વર પોતાનાં પારમાર્થિક સ્વરૂપથી આનંદ પામે છે ને પ્રકટતાને પ્રાપ્ત થાય છે. જેમ અગ્નિના તણખા અગ્નિથી જુદા નથી તમે રાગદ્ભેષાદિ મૂલક હોવાથી અનર્થનો હેતુ છે, તો પણ તે આત્માનું પૂજન છે. પોતાના અથવા પરાચા રાજવેભવ, દરિક્રતા, આત્મદેવનું પૂજન છે. જેમ બ્રહ્મ, આકાશ આદિના ક્રમે કરી ઘટાદિ જગતરૂપે થાય છે, તેમ પ્રત્યગાતમા જાગ્રતાદિના ક્રમે કરી ઘટાદિ જગતરૂપે થાય છે અથવા પ્રત્યગાતમા બંનેનું પૂજન છે. બ્રહ્મ જગતરૂપે ભાસે છે અથવા પ્રત્યગાતમાં જગતરૂપે ભાસે છે. પણ તે સર્વ આત્મા જ છે, માટે એક છે. એવી રીતે વિચાર કરતાં પ્રત્યગાતમા જ પોતાનું સ્વરૂપ ભૂલી જવાથી જુવ જગતરૂપે છે, અન્ય કોઇ નથી. એ પ્રમાણે તત્ત્વજ્ઞાન થવાથી પૂજ્ય, પૂજક અને પૂજન દે બ્રહ્મન્ ! જે નિયતાકારતામાં પૂજ્ય પૂજાદિ ક્રમ, કલ્પ્યો છે તે નિયતા કારતા શાંત આત્મસ્વરૂપમાં સંભવતી નથી. જેમાં પૂજ્ય પૂજાદિ ક્રમ છે, એવો પરિચ્છિન્ન દેવ આત્મ દેવ નથી. કારણ કે આત્મદેવ નિત્ય છે ને શુધ્ધ છે અને પરિચ્છિન્ન દેવ, અનિત્ય તથા ઉપાધિવાળો છે. દે બ્રહ્મન્ ! આત્મા, ત્રણે જગતમાં વ્યાપક છે. શુધ્ધ ને સંવિદ્વપ છે માટે તેના નામરૂપ સંભવતા નથી. જેનો પરમેશ્વર, દેશ તથા કાળના પરિચ્છેદવાળો છે, તે પુરુષો આત્માના ઉપદેશને ચોગ્ય છે. એટલે તેઓ અજ્ઞાની હોવાથી આપણે તેઓને ઉપદેશ કરવો જોઇએ. દે મુને ! પરિચ્છિન્ન દષ્ટિનો ત્યાગ કરી અપરિચ્છિન્ન દષ્ટિનું અવલંબન કરી દેવચોગથી પ્રાપ્ત થયેલા વિષયભોગો વડે સુખ દુઃખાદિ, શુભ તથા અશુભે કરી આત્મદેવનું પૂજન કરો. ને સમ, શુધ્ધ મનવાળા, વિતરણ અને બાધરહિત થઇ રહી.

હે, મુનિરાજ! સમાનીપણું, અદંભીપણું, આદિ ગુણો તમારામાં છે. તેમ પૂજ્ય, પૂજકાદિના વિચારે કરી તમે આત્મ તત્ત્વ જાણ્યું છે. માચા તથા તેના કાર્યરૂપી કલંકને સર્વથા દૂર કર્યું છે માટે તમારે વિષે સ્ફરિકમણિની પેઠે તથા નવા ઘરની પેઠે જન્મ દુઃખ આદિ કોઇપણ કલંક લાગતું નથી.

#### ॥ ॐ श्री परभात्भने नभः ॥

# विर्वेत भावसमूज (आत्ममूज)

ચાલો આપણે પ્રજ્ઞાપુરુષ જગદ્ગુરુ શ્રીમદ્ શંકરાચાર્યને સર્વકોટિ વંદન કરી, તેઓએ રચેલા નિર્ગુણ માનસપૂજા સ્તોત્રમાં વર્ણિત આત્મપૂજાને સમજી આત્મસાત્ કરવા પ્રયત્નરત થઇએ.

आत्म ध्यान :-

आराषियामि मणिसन्निममात्मिलङ्गं मायापुरी हृदयपङ्गुजसंनि विष्टम् । श्रष्टा नदी विमलचित् जलाभिषेके नित्यं समाधिकुसुमैर पुनर्भवाय ॥१॥ अि। तुत्य आत्भा३५ (शिप) લિંગ, (દેહરૂપ) भायानी નગરીમાં હૃદયરૂપી કમળ વિષે સ્થપાયેલું છે. તેનું હું ફરી જન્મ ન થાય તે (મોક્ષપદ) માટે, શ્રદ્ધારૂપ નદીના ચિત્તરૂપી નિર્મળ જળ વડે અભિષેક કરી સમાધિરૂપી પુષ્પો વડે નિત્ય પૂજન કરું છું. (૧)

આવાદન આસન :-

अयमेकोडवशिष्टोडस्मीत्येवमावाहयेच्छिवम् ा आसनं कलपयेत्प्रश्वात्स्वप्रतिष्ठात्मचिन्तनम् ॥ २ ॥ આ એક જ હું બાકી રહ્યો છું. એમ શિવનું આવાહન કરવું, પછી આત્મામાં સ્થિતિ અને આત્માના ચિંતનરૂપ આસન કલ્પવું. (२)

पुण्यपापरजःसङ्गी मम नास्तीति वेदनम् । पाद्यं समर्पथेद्विद्वान्सर्वकलमषनाशनम् ॥३॥

વિદ્યાને પુણ્ય-પાપરૂપી રજનો મને સંગ નથી એમ સમજવું, અને તે જ સર્વ પાપનો નાશ કરનારું પાદ્યમ્ (પગ દોવાનું પાણી આત્મારૂપી શિવર્લિંગ) ને અર્પણ કરવું. (3)

અર્ઘ્યમ્ :-

पाधभु :-

अनादि कलथ संवृष्यमूलाज्ञान जलाखिलम् । विसृजेदातिलङ्गस्य तदेवार्ष्यसमार्पणम् ॥ ४ ॥

પછી અનાદિ સૃષ્ટિમાં અત્યંત વધેલું જે મૂળ અજ્ઞાન છે, તે રૂપ જળની અંજલિનું વિસર્જન કરવું અને તેનો જ આત્મારૂપ લિંગને અર્ઘ્ય સમર્પણ કરવો. (૪)

આચમન્ :-

ब्रह्मानन्दाब्बि कल्लोलकणकोटयंशलेशकम् ा पिबन्तींद्रादय इति घ्यानमाचमनं मतम् ॥ ५ ॥ બ્રહ્માનંદરૂપી સમુદ્રના તરંગનો જે એક જ કણ છે, તેના કરોડમા ભાગનો માત્ર લેશ જ ઇંદ્રાદિ (લોકપાલો) પી રહ્યા છે. આવું જે ઘ્યાન કરવું તેને જ (માનસપૂજામાં) આચમન માન્યું છે. (પ)

અભિષેક :-

ब्रह्मानन्द जलेनैव लोकाः सर्वे परिप्लुताः । अच्छेद्योडयामिति घ्यानमिषेचनमात्मनः ॥ ६ ॥

બ્રહ્માનંદરૂપી જળમાં જ બધા લોકો તરબોળ થઇ રહ્યા છે, અને આ આત્મા છેદવો શક્ય નથી, એવું ધ્યાન કરવું તે ધ્યાન ધાર આત્મ (લિંગ) ઉપર અભિષેક છે. (૬) વસ્ત્રમ્ ઃ-

निरावरणचैतन्यं प्रकाशोडस्मीति चिंतनम् ा आत्मलिंङ्गस्य सद्वसमित्येवं चिन्तयेन्मुनिः ॥ ७ ॥

આવરણ રહિત પ્રકાશમય ચૈતન્ય હું છું, આવું ચિંતન કરવું, તે આત્મારૂપ શિવર્લિંગને ઉત્તમ વસ્ત્રનું સમર્પણ છે, એમ મુનિએ ચિંતન કરવું. (૭)

ઉપવીત (જનોઇ) :-

त्रिगुणात्मारोपलोकमालिका सूत्रपस्यहम् ा इति निन्चयमेकत्र ह्युपवीतं परं मनम् ॥८॥ त्रध गुधभय सभञ्र लोडभाणानुं हुं सूत्र (दोरो) छुं, आयो हे निश्चय, એ ह आ भानस पूर्तामां श्रेष्ठ ઉपयीत (ह्नोर्ध) भानेल छे. (८)

थंडनभ् :-अनेकवासनामिश्र प्रपग्चोडयं घृतो मया । नान्येनेत्यनुसंघानसंघानमत्मन्ध्यंदनं भवेत ॥ ९ ॥

અનેક વાસનાઓથી મિશ્ર આ જગતરૂપ પ્રપંચ મેં જ ધારણ કર્યો છે. બીજાએ ધારણ કર્યો નથી, આમ વિચારવું એ જ આત્મદેવને ચંદન સમર્પણ છે.

તલ - અક્ષત :-

रजः सत्त्व तनोवृत्ति त्यागरूपै तिलाक्षतेः । आत्मलिङ्गं यजेनित्यं जीवनमुक्तिप्रसिष्ट्यये ॥ १० ॥

સત્વગુણ, રજોગુણ અને તમોગુણવાળી વૃત્તિનો ત્યાગ કરવો, એ રૂપ જ તલ તથા અક્ષતના સમર્પણ વડે આત્મારૂપ શિવલિંગનું જીવનમુક્તિની સિધ્ધિ માટે નિત્ય પૂજન કરવું. (૧૦)

બિલ્વપત્રાર્પણ :-

ईश्वरो गुरूरात्मेति भेदत्रययविवर्जितः । बिल्वपत्रैर द्वितीयैरात्मलिङ्गं यजेच्छिवस् ॥ ११ ॥ ઈશ્વર, ગુરુ અને આત્મા એ ત્રણે ભેદ છે જ નિ. આવી ભાવનારૂપ અખંડ બિલ્વપત્રો વડે આત્મારૂપ શિવલિંગનું પૂજન કરવું. (૧૧)

ધૂપ-દીપદર્શનમ્ :-

समस्तवासनात्यागं धूपं तस्य विचितयेत् T ज्योतिर्मयालाविज्ञानं दीपं संदर्शयेद्रबुकः ॥ १२ ॥

વિધાને સમસ્ત વાસનાઓનો ત્યાગ કરવો. એ જ આત્મદેવને ધૂપ સમર્પણ ચિંતવવું અને જ્યોર્તિમય આત્મવિજ્ઞાન રૂપ જ દીપ દર્શન એને કરાવવું. (૧૨)

नेवेध :-

नैवेद्यमात्मलिङ्गस्य ब्रह्माण्डारूयं महोदनम् ा पिबानंदरसं स्वादु मृत्युरस्योपसेचनम् ॥ १३ ॥

આત્મારૂપ શિવલિંગને બ્રહ્માંડ નામનો મોટો ભાત નૈવેધરૂપે અર્પણ કરવો, બ્રહ્માનંદરૂપ સ્વાદિષ્ટ રસનું તમે પાન કરો, એમ પ્રાર્થના કરવી અને મૃત્યુરૂપી અથાણું તેમને ઘરવું. (૧૩)

हस्तप्रक्षातन (हाथ धोवा) :-

अज्ञानोच्छिष्टहस्तस्य क्षालनं ज्ञानवारिणा । विशुध्धस्यात्मिलङ्गस्य हस्तप्रक्षालनं स्मरेत् ॥ १४ ॥ अज्ञान पडे એंઠા तेमना हाथनुं ज्ञान३पी જળ पडे प्रक्षातन કરવું. અને એ જ અતિ વિશુદ્ધ આત્મારૂપ શિવલિંગનું हस्तप्रक्षातन છે, એવું ચિંતન કરવું. (૧૪)

તામ્બૂલમ્ (પાનનું બીકું) :-

रागादिगुण शून्यस्य शिवस्य परमात्मनः ा सराग विषयाच्या सत्याग स्तांबूलचर्वणम् ॥ १५ ॥ शिप परभात्माना यभाहि गुणोथी रहित छे, भाटे राग सहित पिषयोनो शे त्थाग इरपो, એ જ तेमने पान-जीडांनुं समर्पण छे. (१ प)

આરતી :-

अज्ञानष्वांतविष्वंस प्रचंडमतिमास्करम् ा आत्मनोब्रह्मताज्ञानंनीराजनमिहात्मः ॥ १६ ॥

અજ્ઞાનરૂપ અંધકારનો નાશ કરવામાં અતિશય ઉગ્ર અને સૂર્ચ કરતાં પણ અધિક આત્માનું જે બ્રહ્મજ્ઞાન રૂપ તેજ છે એ આત્મદેવની આરતી છે. (૧૬)

પુષ્પાંજલિ :-

विविध ब्रह्मसंद्रिष्टि मालिकाभिरलंकृतम् । पूणानन्दतताद्रष्टि पुष्पांजलिमनु समरेत् ॥ १७ ॥ અનેક પ્રકારની બ્રહ્મદષ્ટિરૂપ માળાથી સુશોભિત પૂર્ણાનંદમય આત્મ દષ્ટિને પુષ્પાંજલિરૂપે ચિંતવવી. (૧૭)

#### प्रदक्षिणा :-

परिम्रमन्ति ब्रह्माण्ड सहस्त्राणि मयीश्वरे । कूटस्थाचलरूपोडहमिति घ्यानं प्रदक्षिणम् ॥ १८ ॥

ઇશ્વર સ્વરૂપ મારામાં હજારો બ્રહ્માંડ ભમ્યા કરે છે અને હું ફૂટસ્થ અચળ સ્વરૂપ છું. આવું જે ઘ્યાન કરવું એ જ આત્મદેવને પ્રદક્ષિણા છે. (૧૮)

#### वंदनभ् :-

विश्ववंद्योडहमेवास्मि नास्ति वंद्यो मदन्यतः । हत्यालोचनमेवात्र स्वात्मलिङ्गस्य वंदनम् ॥ १९ ॥

હું જ જગતમાં વંદનીય છું. મારાથી બીજો કોઇ વંદનીય નથી, આવો વિચાર કરવો, એ જ પોતાના આત્મારૂપ શિવર્લિંગને આ માનસપૂજામાં વંદન (નમસ્કાર) છે. (૧૯) નામ કીર્તન :-

आत्मनः सिक्किया प्रोक्ता कर्तव्यामावमावना । नामरूपव्यतीतात्मचिन्तनं नामकीर्तनम् ॥ २० ॥

મારે કંઇ કરવાનું નથી, આવી જે ભાવના, તે જ આત્માનો સત્કાર કહેવાય છે, અને નામરૂપરહિત આત્માનું ચિંતન, એ જ (ભગવાનનું) નામ કીર્તન છે. (૨૦)

#### अवव :-

श्रवणं तस्य देवस्य श्रोतव्यमावचितनम् । मननं त्वात्मलिङ्गस्य मतव्यामावचितनम् ॥ २१ ॥

મારે કંઇ સાંભળવાનું નથી, આમ ચિંતન કરવું એ જ આત્મદેવનું શ્રવણ છે, અને મારે કંઇ વિચારવાનું નથી, આમ માનવું, તે આત્મરૂપ શિવલિંગનું મનન છે. (૨૧)

#### निहिध्यासन्-सभाधि :-

घ्यातव्यामावविज्ञानं निदिष्यासनमात्मनः ा समस्तप्रांतिविद्येपराहित्येनात्मनिष्ठता ॥ २२ ॥ समाधिरात्मनो नाम नान्यच्चित्तस्य विप्रमः । तत्रैय ब्रह्मणि सदा चित्रविश्रांतिरिष्यते ॥ २३ ॥

'મારે કંઇ ઘ્યાન કરવાનું નથી'. આમ ઘ્યાન કરવું એ આત્માનું નિદિઘ્યાસન છે અને બધી ભ્રમણાઓ વિક્ષેપથી રહિત થઇ આત્મામાં જ સ્થિત કરવી એ આત્માની સમાધિ છે. બીજી સમાધિ છે જ નહિ, બીજી તો ચિત્તની ભ્રમણા જ છે, કેમ કે તે બ્રહ્મમાં જ ચિત્તની વિશ્વાંતિ ઇચ્છવા યોગ્ય છે. (૨૧-૨૩) इणश्रुति :-

एवं वेदान्त कल्योक्तस्वात्मलालिङ्ग प्रपूजनम् । कुर्वान्नामरणं वापि क्षणं वा सुसमाहितः ॥ २४ ॥ सर्वदुर्वासनाजालं पदपांसुमिव त्यजेत् । विष्यूयाज्ञानदुःखीषं मोक्षानन्दं समञ्जुते ॥ २५ ॥

આ રીતે વેદાંત શાસ્ત્રમાં કહ્યા પ્રમાણે પોતાના રૂપ શિવલિંગનું સારી રીતે પૂજન કરવું. જે મનુષ્ય મૃત્યુ પર્યંત અથવા એક ક્ષણ પણ સારી રીતે એકાગ્ર થઇ આવું માનસ પૂજન કરે છે, તે સર્વ વાસનાઓના સમૂદનો પગની ધૂળ પેઠે ત્યાગ કરે છે અને અજ્ઞાનરૂપ દુઃખ પરંપરા ત્યજી મોક્ષાનંદ પામે છે. (૨૪-૨૫)

॥ ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः ॥

#### ॥ ॐ श्री परभात्भाने नभः ॥

# ા આત્મપૂજા ઉપનિષદ્ ા

સમગ્ર ઉપનિષદો સમગ્રતાની ચર્ચમાં આત્મા, પરમાત્મા (પરમ તત્ત્વ, પરમેશ્વર, પરમ સત્તા, પરબ્રહ્મ જે કહો તે) ને કેન્દ્રમાં રાખે છે. એનો ઉદેશ્ય આધ્યાત્મ તરફનો ઢાળ કે જે જીવને આત્મસ્વરૂપનું ભાન કરાવી, પરમાત્મા સ્વરૂપમાં ઢાળવાનો (એકીભૂત કરવાનો) પ્રચાસ છે. ઉપલબ્ધ ઉપનિષદોની સંખ્યા ૨૨૦ જેવી જાણવામાં આવી છે. તે પૈકી અવ્યકોપનિષદ, અધ્યાત્મોપનિષદ, આત્મેપનિષદ, આત્મેપનીષદ, અને અહીં પ્રસ્તુત આત્મપૂજા ઉપનિષદ્ના કેન્દ્રમાં પ્રાચીન ઋષિ પ્રણિત આત્મ તત્ત્વ જેની અહીં પ્રસ્તુત આત્મપૂજા ઉપનિષદ્ના કેન્દ્રમાં પ્રાચીન ઋષિ પ્રણિત આત્મ તત્ત્વ જેની અહીં પ્રસ્તુતિ થઇ છે તે ખૂબ જ નાનું એટલે કે કેવળ સત્તર સૂત્રોવાળું છે. તેનો સમાવેશ માત્ર એક પોસ્ટકાર્ડ જેટલા કાર્ડ પર થઇ શકે છે. પરંતુ એનો પ્રત્યેક અક્ષર બીજરૂપ છે. જેનો વિસ્ફોટ અનેકાનેક શબ્દો અને અર્થો નિષ્પન્ન કરી શકે તેવો છે. એ ધ્યાનમાં રાખીને, અહીં ચથામતિ 'આત્મપૂજા-ઉપનિષદ' ના સૂત્રો પર પ્રકાશ પાડવાનો પ્રચાસ છે. તે પ્રચાસની સફળતાનો ચશ આત્મતત્ત્વ જે વિશ્વમાં સર્વત્ર મારા, તમારા અને સર્વમાં વિલાસી રહ્યું છે તેને જ અર્પણ કરી કૃતકૃત્વ થાઉ છું. અધુરપ, ખામી કે કોઇ ગેરસમજ જણાય તો તે અલ્પન્ન જીવભાવની નિપજ છે એમ સમજી ક્ષમા ચાયના કર્યું છું. આ તો અપૂર્ણને પૂર્ણતામાં પ્રગટ કરવાનો, સમજાવવાનો અને સમજવાનો પ્રચાસ માત્ર છે.

#### ॥ ॐ श्री परभात्भने नभः ॥

# ाा आत्म-पूजा उपनिषद् ।। (भूषशूथ)

ॐ तस्य निम्बिन्तनम् घ्यानम् । ॐ बुं बिरंतर स्भरश ४ तेबुं ध्याव छे.

सर्व कर्म निराकरणं आवाहनम् । सर्व डर्भोबा डारशबी सभाष्टि ४ आवाहन છે.

निश्चलं ज्ञानं आसनम् । विश्वत ज्ञाव ४ आसव छे.

उन्मनि मावः पाद्यम् । अननुं ઉર્ધ્વગમન ઉપરની તરફ વહેવું જ પાદ્યમ્ છે પરમાત્માના પગ દ્યોવા માટેનું પૂજામાં વપરાતું જળ તે પાદ્ય છે.

सुद्राडमनस्कं अर्घ्यम् ा अनना तीरनुं निरंतर तेनी तरફ લક્ષ્ય होવું જ અર્ઘ્ય છે, અર્પણ છે.

सदादीप्तिः अपार अमृतवृत्तिः स्नानम् । અંત પ્રકાશમાં તથા અંતરના અનંત અમૃતમાં નિરંતર કેન્દ્રિત રહેવું જ પૂજાની તૈયારીને માટે સ્નાન છે.

सर्वत्र मावना गन्वः । બધી જગ્યાએ (સદા સર્વત્ર) તેની અનુભૂતિ જ એક માત્ર ગંધ છે.

दक् स्वरूप अवस्थानं असताः । પોતે સ્વયંના સાક્ષીમાં સ્થિર થઇ જવું જ અક્ષત છે, કે જે છડ્યા વગરના અને અતૂટ (ખંડિત થયા ન होય ते વા અક્ષત) પૂજા માટે ઉપયોગમાં લેવામાં આવે છે.

चिदाप्तिः पुष्पम् । ક્યા ફૂલ છે કે જે પૂજાને આટે ઉપયુક્ત હોઇ શકે છે ? ચૈતન્યથી ભરપૂર હોવું તે પુષ્પ છે.

चिदग्नि स्वरूपं घूपः । पोताबी अंदर यैतन्थबो अञ्जि प्रगटावयो ४ धूप छे.

चिदादित्य स्वरूपम् दीपः । यैतन्यवा सूर्यभां स्थित थेवुं એક भात्र टीपङ छे.

परिपूर्ण चन्द्र रसैकीकरण नैवेखम् । अन्तर्स्वा पूर्ण यंद्रवा अभृतवे એકઠुं करपुं ४ वेंवेध छे. निश्चलत्वं प्रदक्षिणम् । निश्चलता જ પ્રદક્ષિણા છે, અર્થાત્ તેની પૂજાના हेतु માટે ઘૂમવાની પ્રક્રિયા છે.

सोडहं भावो नमस्कारः । हुं ते ४ छुं, એ लाव ४ नमस्डार छे.

मौनं स्तुतिः । भोन ४ स्तुति (प्रार्थना) छे.

सर्व संतोषोविसर्जनमिति स एवं वेद ा પૂર્ણ સંતોષ વિસર્જન છે, અર્થાત્ પૂજાની ક્રિયાની સમાપ્તિ છે. જે એવું જાણે છે તે જ જ્ઞાનને ઉપલબ્ધ છે.

सर्व निरामय परिपूर्णोडहमस्मीति मुमुक्षणां मोक्षेक सिर्ध्विमवित इत्युपनिषद् । 'हुं ४ ते परिपूर्ध शुध्ध ख्रह्म छुं' એવું જાણી लेवुं ४ ओक्षनी ઉपलिध छे.

॥ ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः ॥

## ॥ ॐ श्री परभात्भाने नभः ॥ भ्र**ा**भ सूत्र

" ॐ तस्य निश्चिन्तनम् घ्यानम् ।"

30 જેનું નિત્ય સ્મરણ, નિરંતર સ્મરણ જ તેનું ઘ્યાન છે. 30 એ શબ્દ બહુમુલ્ય (કીમતી) છે. મહત્વપૂર્ણ છે, એક સંકેતની માફક, ઇશારા તરીકે એક જ 30કાર સમગ્રતાને પમાવાની સર્વ પ્રકાર બંધ તાળાને ખોલવાની ગુપ્ત ફૂંચી (માસ્ટર કી) છે. સર્વ પ્રથમ એને જ ખોલીએ એટલે બધું જ ખૂલે, બધું જ સમજાય.

ॐकारं बिन्दु संयुकं नित्यं घ्यायन्ति योगिनः । कामदं मोक्षदं चैव ॐकाराय नमो नमः ॥

વેદશાસ્ત્ર આદિનું બીજ એવા ૐકારને નમસ્કાર કરી જ્ઞાન પ્રાપ્તિની દિશામાં આગળ વધીએ, ૐકાર આપણા પ્રાણયંત્રમાં નિરંતર ગતિમાન છે. વેદાદિ શબ્દરૂપ છે. પૂતળામાં જીવ તેમ વ્યંજનમાં સ્વર વ્યાપી રહ્યા છે અને વ્યંજન સ્વર પણ વિકાર છે. પાણી વગર પરપોટો નિહ. ધ્વનિમાં વ્યંજનપણું કે સ્વરપણું બંને નથી અને તેને બ્રહ્મનાદ કહે છે. એ સર્વનું બીજ ૐ છે. શબ્દ પ્રાણને વિષે ઊઠે છે. વાયુ એ વાયુ અથકાય કે ધ્વનિ થાય.

વિજ્ઞાન કહે છે ઘ્વનિ વિદ્યુત કણોનું પરિવર્તન છે, રૂપાન્તરણ છે. ઘ્વનિ સ્વયં પોતાનામાં કંઇ નથી પરંતુ વિદ્યુત છે. ઉપનિષદ્ કહે છે કે વિદ્યુત કંઇ નથી પરંતુ ઘ્વનિનું રૂપાંતરણ છે. એક વાત જરૂર છે કે કોઇપણ રીતે ઘ્વનિ અને વિદ્યુત પરિવર્તિન કરી શકાય છે એકબીજામાં પરંતુ આધારભૂત કોણ છે. ? વિજ્ઞાન કહે છે કે વિદ્યુત આધારભૂત છે. ઉપનિષદોનું કહેવું છે કે ઘ્વનિ મૂર્ળભૂત છે અને હું માનું છું કે આ જે ભેદ છે તે કેવળ તેઓની પહોંચના કારણથી છે. ઉપનિષદો અંતિમ સત્ય સુધી ધ્વનિના માધ્યમથી પહોંચે છે, મંત્રોના દ્વારા, તેઓ દવનિનો ઉપયોગ કરે છે. દવનિ શૂન્યને ઉપલબ્ધ કરવા માટે, ધીરે-ધીરે ધ્વનિને છોડી દેવામાં આવે છે અને ધીરે-ધીરે ધ્વનિ શૂન્યતા પ્રાપ્ત કરી લેવામાં આવે છે. અંતમાં જ્યારે તેઓ ઊંડાણમાં પહોંચે છે તેઓ તે કોસ્મિક સાઉન્ડ -બ્રહ્મનાદ (બ્રહ્મદવનિ) ને સાંભળે છે. તે કોઇ વિચાર નથી તે કોઇ ઉત્પન્ન કરેલી ધ્વનિ નથી. તે તો અસ્તિત્વના પોતાના સ્વભાવમાં અંતર્નિદિત છે. એ ઘવનિને તેઓએ પ્રણવનાદ (ૐકાર) કહ્યો છે. તેઓ કહે છે કે જ્યારે આપણે ઓમૃને વારંવાર ઉચ્ચારીએ છીએ તે માત્ર સમરૂપતા છે, બહુ જ દૂરની નકલ. તેઓ કહે છે તે અસલ નથી, એ તે નથી કે જે ત્યાં જાણવામાં આવે છે. કારણ કે એ તો આપણે પ્રયત્નથી ઉત્પન્ન કરી છે. એ તો માત્ર કોટોગ્રાફ કે ઝેરોક્ષ કોપીની માફક છે, એ ફક્ત તેનાથી લગભગ મળતી છે. મારો ફોટો મને મળતો આવે છે, પરંતુ ફોટા છે તે હું નથી.

વાણી ચાર પ્રકારની છે:- પરા, પશ્ચંતી, મધ્યમા અને વેખરી. વેખરી વ્યવહારની વાણી છે. તે વ્યવહારિક પ્રણવ કહેવાય છે જે બધા સમજી શકે છે. મધ્યમામાં હોઠ હાલે છે, પશ્ચંતીમાં વગર હોઠ હાલે મનમાં સ્વર થાય છે. પરા જે મૂળમાં આધારચક્રમાં શબ્દનો ભંડાર છે તે. ત્યાં તો અજપાજાપ બની જ રહ્યો છે. 'સોડહમ્' એજ તત્ત્વમસિનું બીજ છે, 'સોડહમ્' નું બીજ ૐ છે, કેમ કે 'સ' અને 'હ' વ્યંજનો વિકારરૂપ છે. તે શુધ્ધ ૐના ઉપર ભાસે છે. સોડહમ્ નિર્ગુણ તેજ સ્વરૂપ છે, નિર્ગુણ હોય તેજ સગુણ થાય, સગુણ નિર્ગુણ થાય નિ. વાદી બહુરૂપી થઇ કાંઇ કાંઇ ઇન્દ્રજાળ રચે. આત્માનું ખાસ લક્ષણ નિર્દ તેથી તે જે સ્વાંગ લે તે લઇ શકે છે. વાસ્તવિક કાંઇ નથી, જે કલ્પના કરો તે બને, નિરાકારમાં બધા આકાર બને. એક વાર આકારો થયા પછી તેને કાયમ રહેવું પડે. વળી નિરાકાર બને તો પાછો તેનો નવો આકાર બદલાય. આત્માને સ્વાભિમાન નથી.

દ્વનિનો વિકાર સ્વર અને સ્વરનો વિકાર વ્યજન. આકારનું મૂળ લીટી (રેખા) છે અને લીટી (રેખા) બિંદુની બનેલી છે. બાળક દરેક વસ્તુને 'આ' 'આ' કહીને દેખાંકે છે. તેનું નામ તે ઉપર પછી ચકે છે. 'જેમ આ આ' કહી બતાવે છે, તેમ 'સઃ' એટલે 'તે' જાણીતો જ છે. પણ, 'અહમ્' તેના ઉપર ચકીને 'સોકહમ્' થાય છે. ૐ - અઉમ છે, ને ત્રણ ભેદ છતાં દવનિ એક જ છે. જે અર્ધમાત્રા છે તે અખંક અને નિત્ય છે. નગારામાં અવાજ તો ભરેલો છે પણ દાંકીઓ ઠોકવાની વાર છે. તેમ મુખનો કંકો વાયુ અકળાય કે કાનમાં ખરો દવનિ થાય, કાનમાં આંગળી વધારે વખત રાખી અનુભવ કરો. 'અનહદ બાજાં બજતાં સમજ લો ધૂન કી ખબર, અનહદ બાજા બાજતાં' બહારના વિશેષ દવનિમાં અંદરનો સામાન્ય દવનિ ઢંકાઇ જાય છે. નગારામાં તતૂકીનો અવાજ કોણ સાંભણે ? અનંત શબ્દરૂપ થાય પણ દવનિનું દવનિરૂપ મરતું નથી તે સ્ફોટ કહેવાય છે. અવાજ જુદા જુદા, રાગ જુદા જુદા પણ દવનિ તો એક જ છે.

ઘણા એવા લોકો છે જેમણે ડઁ૦ના વિષયમાં વિચાર્યુ છે, ચિંતન કર્યું છે કે શું અર્થ છે ૩ઁ૦ નો ? તેઓએ મોટા મોટા ઢાંચા ખડા કરી દીધા, પરંતુ તેમણે ક્યારે ફૂંચીનો ઉપયોગ કર્યો નથી, તેઓ ક્યારે પણ તે મહેલની અંદર પ્રવેશ્યા નથી. એ એક ચિદ્ધ છે, એક સંકેત છે, પરંતુ આધારભૂત વાત તો એ એક રહસ્યમય ગુપ્ત ચાવી છે. એનો બ્રહ્મબ્રારમાં પ્રવેશવા માટે એક વિધિની માફક ઉપયોગ કરી શકાય છે. જેટલો સૂશ્મ એ હોય છે, એટલો વાસ્તવિકની પાસે થતો જાય છે, અને જેટલો મોટો (સ્થૂળ) હોય છે તેટલો દૂર હોય છે.

30 એક મહાનતમ વસ્તુમાં પરિવર્તિત થાય છે. પોતાના હોઠો એના ઉચ્ચારણ માટે કામમાં ન લો, કેવળ પોતાની અંદર પોતાના મનની સહાયતાથી 30નો ધ્વનિ ઉત્પન્ન કરો. પોતાના શરીરને પણ કામમાં ન લો, ત્યારે તે એક મળતી ઝૂલતી ધ્વનિ બનશે. કરાણ કે ત્યારે આપ એક બીજા અધિક માધ્યમનો, સૂક્ષ્મ માધ્યમનો ઉપયોગ કરશો. તે એક સારું ચિત્ર (તસ્વીર) પ્રગટ કરશે. મનનો પણ ઉપયોગ નહિ કરો. પ્રથમ ઉપરના શરીરને કામમાં લો, પછી તેને છોડી દો. પછી મનને કામમાં લો. બસ અંદર ૩૦ની ધ્વનિ ઉત્પન્ન કરો. ત્યારે તેને પણ બંધ કરી દો અને ધ્વનિને પ્રતિધ્વનિત થવા દો. કોઇપણ પ્રયાસ ન કરો, તે સ્વયં (પોતાની) અંદરથી આવે છે, ગુંજાયમાન થાય છે.

ત્યારે તે જપ (અજપમય) બની જાય છે, ત્યારે આપ એને ઉત્પન્ન કરી રહ્યા નથી, આપ તો માત્ર તેના પ્રવાહમાં છો. ત્યારે તે વધુ ગઠન ઊંડાણમાં ઉતરી જાય છે, અને તે વધુ ને વધુ વાસ્તવિક બની જાય છે. જયારે એ વગર પ્રયત્નથી થવા માંકે, મન વગર થવા લાગે અને જયારે કેવળ દવનિ જ આપની અંદર પ્રવાદિત થવા લાગે, તો આપ એની બહુ જ સમીપ છો.

જયારે કોઇ અસ્તિત્વના ઊંડાણમાં મૂળ સુધી જાય છે, ખૂબ જ ઊંડે તો ત્યાં વિચાર નથી હોતા, વિચાર કરનાર પણ નથી હોતા, વિષયબોધ પણ ત્યાં નથી હોતા, ત્યાં હું કર્તા છું એવો કર્તા બોધ પણ નથી હોતો ? અહંકાર વિલીન થઇ જાય છે. અહંકાર કર્તાપણાનો અભાવ છતાં પણ, બધું જ થાય છે. તે વિચારશૂન્ય, કર્તાશૂન્ય ક્ષણમાં એક ધ્વનિ સંભળાય છે તે ધ્વનિ ૐના ધ્વનિને મળતી આવે છે. તે ૐ નથી એટલે એક માત્ર સંકેત છે.

મુસલમાનો અને ઇસાઇઓએ તેને 'આમીન' ની માફક ઓળખ્યો છે. તે ધ્વનિ જે સંભળાય છે, જો કે બધું જ ખોવાય જાય છે અને કેવળ ધ્વનિ ગુંજાયમાન રહે છે, ૐ સાથે મળતી આવે છે, તે આમીનથી પણ મળી શકે છે. અંગ્રેજીમાં કેટલાક શબ્દો છે - ઓમની પ્રેઝન્ટ, એનો અર્થ એ છે તે કે જે ઓમના ધ્વનિમાં મોજુદ છે. ઓમનિશિયન્ટનો અર્થ છે કે જેણે ઓમપને જોયો હોય, ઓમનિ પોરેન્ટનો અર્થ થાય છે. તે જે કે ઓમની સાથે એક થઇ ગયો છે, કારણ કે તે સર્વથી મોટી સંભાવના છે સમસ્ત ધ્રહ્મની. ઓમનિશિયન્ટ, ઓમનિપ્રઝેન્ટ અને ઓમનિપ્રોટેન્ટમાં જે ઓમનિ છે તે ઓમ્ (ૐ) છે. ઓમનિ પણ ઓમ્ (ૐ) છે. અલગ અલગ સાધક, અલગ અલગ લોક ભિન્ન ભિન્ન ઓળખાણને પામ્યા છે. આ ૐ બદુ જ અદ્ભુત છે. તે રહસ્યવિદોને માટે જેટલો કે આઇન્સ્ટાઇનનો સાપેક્ષતાનો નિયમ ભોતિકશાસ્ત્રને માટે. તે ફોર્મ્યુલામાં ત્રણ વાત છે:- એક ચિદ્ધ, એક સંકેત, અને એક (મૂળ ફૂંચી) ગુપ્ત ચાવી. આ ૐ માં પણ ત્રણ વાતો છે, પરંતુ આધારભૂતમાં આ એક જ ગુપ્ત ફૂંચી) ગુપ્ત ચાવી. આ ૐ માં પણ ત્રણ વાતો છે, પરંતુ આધારભૂતમાં આ એક જ ગુપ્ત ફૂંચી છે. જ્યાં સુધી આપ તેના વહે દ્વાર નથી ખોલતા, ત્યાં સુધી તેની બાબતમાં વિચાર કરવો વ્યર્થ છે. સમય, જીવન અને શક્તિ એ બધું વ્યર્થ નષ્ટ કરે છે. જ્યાં સુધી કે આપ દ્વામાં દાર્શનિક રહસ્થને જાણી લો, બધું બેકાર નકામું છે. એટલે જ તો સર્વ પ્રથમ પ્રારંભમાં રાખીએ છીએ -ૐ, આ જ તો ચાવી છે.

૩૦કારને બ્રહ્મ સ્વરૂપ બતાવવામાં આવ્યો છે, તે પરબ્રહ્મ પરમાત્મા કેવા છે, તે બતાવાય છે. એ બ્રહ્મ-પ્રણવ સ્વરૂપ પરમાત્મા સર્વના આધારભૂત તથા પરમ જયોતિરૂપ છે. એ જ સર્વનો ઇશ્વર અને સર્વ વ્યાપક છે. સંપૂર્ણ દેવતા એનાં જ સ્વરૂપ છે. સમસ્ત પ્રપંચનો આધાર પ્રકૃત્તિ પણ એના ગર્ભમાં જ છે. એ સર્વાક્ષરમય છે. વર્ણમાળાના પચાસ વર્ણ અને તેમના બ્રારા બોઘ્ય અર્થ, સર્વ એના સ્વરૂપ જ છે. એ કાળ સ્વરૂપ, સમસ્ત શાસ્ત્રમય તથા કલ્યાણ રૂપ છે, સમસ્ત શ્રુતિઓમાં શ્રેષ્ઠ તત્ત્વ પુરુષોત્તમ રૂપથી એનું જ અનુસંઘાન કરવું જોઈએ. સયસ્ત ઉપનિષદોનો મુખ્ય અર્થ એ જ છે. એમાં

ઉપનિષદો ગતાર્થ થાય છે. ભૂત, વર્તમાન અને ભવિષ્ય એ ત્રણે કાળોમાં થનાર જે જગત છે તથા એ ત્રણે લોકોથી પર જે કોઇ અવિનાશી તત્ત્વ છે, તે સર્વ ૐકાર સ્વરૂપ પરબ્રહ્મ પરમાત્મા જ છે એ જાણો. ૐકારને જ મોક્ષદાયક સમજો. પ્રણવના વાચ્ચાર્થભૂત પરમાત્મા જ આ આત્મા છે. 'अयमात्मा ब्रह्म' (આ આત્મા બ્રહ્મ છે). આ શ્રુતિ દ્વારા બ્રહ્મ શબ્દથી તેનું જ વર્ણન થયું છે. બ્રહ્મની સાથે ૐકારના વાચ્ચાર્થ રૂપથી એક્તા કરીને તે એક માત્ર (અદ્ભિતીય) જરારહિત (મૃત્યુ રહિત) અને અમૃત સ્વરૂપ ચિન્મય તત્ત્વ 🕉 છે એ પ્રકારે અનુભવ કરો. આ અનુભવ પછી તે પરમાત્મ સ્વરૂપ ૐકારમાં સ્થૂળ, સૂક્ષ્મ અને કારણ આ ત્રણે શરીરવાળા આ સંપૂર્ણ દશ્ય પ્રપંચનો આરોપ કરીને અર્થાત એક પરમાત્મા જ સત્ય છે, તેમાંથી આ સ્થૂળ, સૂક્ષ્મ અને કારણ જગતની કલ્પના થઇ છે. વિવેક દ્વારા એવો અનુભવ કરીને આ નિશ્ચય કરે કે આ જગત ૐ (સચ્ચિદાનંદ સ્વરૂપ પરમાત્મા) જ છે, તથા તન્મચ (પરમાત્મમચ) હોવાને કરણે આ અવશ્ય તત્ત્વસ્વરૂપ (પરમાત્મરૂપ) જ છે. આ રીતે જગતને ૐ સમજો. અર્થાત્ એને 'ૐ'ના વાચ્ચાર્થભૂત પરમાત્મામાં જ વિલીન કરી નાંખો તથા ત્રિવિધ શરીરવાળા પોતાના આત્માને પણ 'આત્રિવિધ શરીરરૂપ ઉપાધિથી ચુક્ત બ્રહ્મ જ છે', એવી ભાવના કરતા રહી બ્રહ્મ સ્વરૂપ જ નિશ્ચય કરો. આ રીતે આત્મા અને પરબ્રહ્મની એક્તાનો દઢ નિશ્ચય થઇ જાય એટલે આત્મસ્વંરૂપ પરબ્રહ્મનું નિરંતર ચિંતન કરતા રહેવું જોઇએ.

જેની કોઇ આકૃતિ નથી, જેની કોઇ સીમા નથી, તે સર્વસ્વ છે. એટલે શું કહીએ તેને ? એટલે ઉપનિષદ્કાર તેને ઇશ્વર કહીને પણ પોકારતા નથી, તે અને ભાગવત્- ડિવાઇન પણ નથી કહેતા, તેઓ તેને માલિક (લોર્ડ) પણ નથી કહેતા. તેઓ તેને કોઇ નામથી નથી બોલાવતા. જ્યારે તેનું કોઇ રૂપ નથી, કોઇ નામ નથી, તો તેઓ તેમને માટે 'તે' શબ્દનો ઉપયોગ કરે છે. (તે ત્રીજો પુરુષ સર્વનામ છે.) જે સર્વનામ છે. અને 'તેનું' સતત સ્મરણ જ ધ્યાન છે. જો આપ તેનું સતત સ્મરણ કરી શકો તો પછી આપ ધ્યાનમાં છો.

જ્યારે આપ કોઇ વસ્તુઓની સાથે સંપર્કમાં હો, તેને ચાદ રાખો, જ્યારે આપ લોકોની સાથે હો તેનું સ્મરણ રાખો, જ્યાં પણ આપ હો 'તેને' સદૈવ સ્મરણમાં રાખો. આપણે ક્યારેય સીમિતને સીમિત તરીકે નથી જોતા. સદૈવ ઊંડાણમાં દેખો અને તે અસીમનો અનુભવ કરો. આકૃતિને આકૃતિની માફક ન જુઓ સદૈવ આકૃતિ પાછળ જે આકૃતિહીન છે તેને જુઓ. ક્યારેક પણ વસ્તુને વસ્તુની માફક ન જુઓ, ઊંડાણમાં જઇ તેનો અનુભવ કરો અને 'તે' (ત્રીજા પુરુષ) સર્વનામ પ્રગટ થઇ જશે, ક્યારે પણ કોઇ વ્યક્તિને તેના વ્યક્તિત્વમાં કેદ ન જુઓ. તેની અંદર ગદનમાં પ્રવેશ કરી જાવ અને તેનો અનુભવ કરો કે જે પાર ચાલી જાય છે, તે જે અંદર છે તેની પણ પાર ચાલી જાય છે. તેનું સતત સ્મરણ ઘ્યાન છે. કોઇ વિધિ, કોઇ પઘ્ધતિ, કોઇ રીત નથી, બસ કેવળ સતત સ્મરણ. પરંતુ બદુ જ કઠણ છે. જરા આપ પોતાના શ્વાસને ગણવા શરૂ કરો, અને ચાદ રાખો કે લગાતાર સ્મરણ કે આપ કેટલા શ્વાસ ગણી શકો છો, શ્વાસની ફિયાને, આવતા જતા શ્વાસને ખ્યાલમાં રાખો અને ગણો, આપ ત્રણ યા ચાર વખત ગણી શકશો

અને પછી ચુકી જશો. કંઇ વચમાં આવી ગયું અને આપ ભૂલી ગયા અને ત્યારે આપને યાદ આવે છે કે ઓહ હું તો શ્વાસની ગણતરી કરી રહ્યો હતો અને મેં ત્રણની ગણતરી કરી ચુકી ગયો. સતત સ્મરણ સૌથી કઠણ વાત છે.

એક જીવીબેન નામની સ્ત્રી ધાન (ડાંગર) ખાંડવાનું - છડવાનું કામ ખૂબ જ કાળજીથી કરી રહી છે. એની ઘરાકી પણ સારી છે. તેની ખાંડવાની ક્રિયા ચાલુ છે. ખાંડતા - છડતાં વચમાં જરૂર પડે તો પાણી પી લે છે. ચાલુ કામે બાળકને સ્તનપાન પણ કરાવે છે અને કોઇક સાથે જરૂરી વાત કરી તેનો જવાબ પણ આપે છે. કોઇક ઘરાક આવી જાય તેની સાથે ઉખળમાં સાંબેલું (મુસળ) ઠોકતાં ઠોકતાં ભાવતાલ પણ કરી આપે છે. આ બધું કરવા છતાં હાથ વડે ધાન સરખું કરતી જાય, વાત થતી જાય પરંતુ તેના હાથ પર સાંબેલા (મુસળ) નો ફટકો લાગી ન જાય તેની પણ એટલી જ સાવધાની તે રાખે છે. આનું નામ સતત ધ્યાન કહેવાય, સતત સ્મરણ કહેવાય!

એટલે જ્યારે ઉપનિષદ્ કહે છે :- 'તેનું સતત સ્મરણ' તો એનો અર્થ એ છે કે જો આપ લગાતાર, સતત તેનું સ્મરણ કરી શકો તો પ્રત્યેક વસ્તુમાં, પ્રત્યેક ઘટનામાં, જે કંઇ પણ છે તેમાં તેજ છે, અંદર અને બહાર, જો હર ચીજ તેની જ સ્મૃતિને માટે સંકેત બની જાય તો ચેતનાનો વિસ્ફોટ થશે. નિદ્રા ત્યારે નહિ હોય, આમ સજગ અને જાગરૂક થઇ જશો. તે જાગરૂકતા, તે સજગતા જ ધ્યાન છે.

આ સમગ્ર ઉપનિષદ્ આ એક વાતથી સંબંધિત છે કે કેવી રીતે આપની જિંદગીને જ એક પૂજા બનાવી દે. આ ઉપનિષદ્ પૂર્ણરૂપથી સર્વ ક્રિયાકાંડના વિરોધમાં છે. કોઇ ક્રિયાની આવશ્ચકતા નથી. કેવળ એક અલગ રુખ, એક સ્મરણ તેનું, ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ પણ ગીતામાં પોતાને માટે એ જ વાત કહે છે :- 'ન मे किंचिद कर्तव्यम्' માટું કોઇ કર્તવ્ય નથી. આપે યાદ નથી કરવાનું કે :- "યાલો સારુ, આ પત્થર જ 'તે' છે" ને આપ આ રીતે યાદ કરવા લાગશો કે તે પત્થર અને 'તે' જ્યારે ઉપનિષદ્ કહે છે :- સતત સ્મરણ 'તેનું' તો તેનો અર્થ છે કે પત્થર હઠી જવો જોઇએ. કેવળ તે જ છે. તે ગદન અનુભવ છે. એક સતત અનુભવ.

અનુભવ કરવાનો આરંભ કરો કોઇપણ વસ્તુના સ્પર્શ વિના 'તેનો' અનુભવ કરો. તેનો અનુભવ કર્યા વગર કોઇને પણ પ્રેમ ન કરો. હાલવું પણ નહિ, અહીં સુધી કે શ્વાસ પણ ન લો વિના 'તેનો' અનુભવ કર્ચે. એવું નથી કે પ્રત્યેક ચીજ પર તેને આરોપિત કરવું. તમારે તો 'તેને' પ્રત્યેક ચીજમાં આરોપિત કરવાની છે. આપ આરોપિત કરો શકો છો તે એક તરકીબ થશે. આપે શોધવાનું છે એક ફૂલને જોઇને આપ આરોપિત કરી શકો છો અને કહી શકો છો તે ફૂલ ગુલાબનું છે અથવા ચમેલીનું.

નિહ આરોપણ ન કરો, નામ ન આપો, રંગ રૂપનો વિચાર ન કરો. બસ, કેવળ કૂલની પાસે ચુપ થઇ જાવ, તેના તરફ જુઓ, મુગ્ધ બની જાવ. સહાનુભૂતિના ઊંડાણમાં ખોવાઇ જાવ, તેની સાથે પ્રગાઢપણે જોડાઇ જાવ. પોતાને ભૂલી જાવ, માત્ર નિષ્ક્રિય સજાગતામાં એક ફૂલ ખીલી ઉઠશે. તેમાં તેનો 'તે' પ્રગટ થઇ જશે. એટલે 'તેને' ખોજતા આગળ નીકળી જાવ. આ તાત્પર્ચ છે સતત સ્મરણનું અને આ સતત સ્મરણ જ દયાન છે 'તેનું' તે પરમનું.

#### ॥ ॐ श्री परभात्मने नमः॥

# द्वितीय सूत्र

'' सर्व कर्म निराकरणं आवाहनम् । '' सर्व डर्भोनां डारशनी सभाप्ति ४ आवाहन छे.

સર્વ કર્મોનાં કારણની સમાપ્તિ જ આવાદન છે. એનો અર્થ થાય છે કે ચાદના (ઇચ્છા) રહિત થઇ જવું. કોઇપણ કર્મનું કારણ શું હોય છે ? આપ આટલા કર્મોમાં શા માટે પડ્યા ? શા માટે આ લગાતાર દોડાદોડી ? શું છે કારણ ? કારણ છે કંઇ પ્રાપ્તિની લાલસા. એટલે બહુ જ કાવ્યાત્મક ઢંગથી ઉપનિષદ્ કર્મકાંડનો નિષેધ કરે છે, પરંતુ તેના આત્માનો નહિ. વાસ્તવમાં જ્યારે કોઇવાર આપ 'ના' કહેવા ઇચ્છો છો તો આપને કોઇ તર્કની આવશ્ચકતા પડે છે, તે આપ હા કહેવા ઇચ્છો તો કોઇ આવશ્ચકતા હોતી નથી. આપ કોઇપણ કારણ વગર 'હા' કહી શકો છો. પરંતુ આપ તર્ક વિના દલીલ નથી કરી શકતા, ના નથી પાડી શકતા. જેવા આપ ના કહો છો તેની પાછળના કારણો, આધારભૂત સબળ પૂરવાની સંદેવ જરૂર પડે છે, એટલે ના તર્ક પૂર્ણ છે.

'હા' માં એક મોટું જાદુઇ રહસ્ય છૂપાયેલું છે સફળતાનું. શક્ય છે કે તે બુધ્ધિને પ્રભાવિત નહિ કરી શકે. તે હૃદયને પ્રભાવિત કરી શકે છે અને આખરે હૃદયની જીત થાય છે, બુધ્ધિની ક્યારેય નહિ. વાસ્તવમાં બુધ્ધિ ક્યારેય જીતતી નથી. અંતતઃ આપ કોઇને તર્કથી ચુપ કરી શકો છો, પરંતુ આપ તેને બદલી નથી શક્તા. આપ તેનું પરિવર્તન ક્યારે નથી કરી શક્તા.

ઉપનિષદ્ વિદેશાત્મક 'હા' પર આઘારિત છે. તે 'હા' કહેનારા છે. અહીં સુધી કે તેઓએ 'ના' પણ કહેવું હોય તો તે એવા ઢંગથી કહેશે કે 'હા' નો ઉપયોગ થઇ શકે. વાસ્તવમાં આ ઉપનિષદનું કથન છે કોઇ આવાદન નથી પરંતુ 'ના' નો ઉપયોગ કરવામાં આવ્યો નથી. તેઓ તેને 'હા' માં બદલી નાખે છે. તેઓ કહે છે :- ''सर्व कर्म निराकरण आवाहनम् 1'' સર્વ કર્મોના કારણની સમાપ્તિ જ આવાદન છે. વેદો અને પંડિતો કહે છે કે દેવતા ગણ છે અને તેઓનું આવાદન સંભવ છે. તે આવાદનને જરા પણ સંબંધિત નથી, આ તેઓથી જરા પણ જોડાયેલ નથી. આ સંતોની વિદ્રોહી શિક્ષાથી સંબંધિત એક નવો અર્થ આપે છે અને કર્મકાંડ, અકર્મકાંડ બની જાય છે. 'ખરેખર, આવાદન સંભવ છે, પરંતુ આવાદનનું તાત્પર્ય થાય છે સર્વ કર્મોના' કારણનું સમાપ્ત થઇ જવું.

અમારાં કર્મો પૂર્ણ નથી હોતા, કારણ કે અમારાં બધા કર્મ પાગલના જેવાં છે. જો ત્યાં કોઇ ક્ષિતિજ નથી તો પછી આપની બધી દોડ પાગલ જેવી છે. એટલે ઇચ્છા જ તમામ કર્મોનું કારણ છે, તમામ દુઃખનું, તમામ અશુધ્ધતાનું અને તમામ અજ્ઞાનનું.

"લાલસા રહિત થઇ જવું જ આત્યંતિક શુધ્ધતાની સ્થિતિ છે" અને જ્યાં સુધી આપ શુધ્ધ નથી થઇ જતા આપ પ્રભુને કેવી રીતે નિમંત્રિત કરી શકો છો ? ખરેખર, શુધ્ધ થવું જ નિમંત્રણ છે. જે ક્ષણે આપ શુધ્ધ થઇ જાવ છો, જે ક્ષણે પણ હૃદય પવિત્ર થઇ જાય છે, પરમાત્માનું આગમન થઇ જાય છે, માત્ર શુધ્ધ થવું જ નિમંત્રણ છે. એટલા માટે તેને પોકારો નિંદ, પરમાત્મા માટે ચિલ્લાઓ નિંદ, બસ કેવળ પવિત્ર બની જાવ અને તે આવી જાય. 'पूર્णस्य मावाहनम् कुतः' આ વાતનું અહીં સમર્થન મળે છે.

આપણે જગતમાં ત્રણ આચામોમાં રહીએ છીએ. પ્રથમ આચામ છે :- હું તે, વસ્તુઓની આ સંસારમાં હું અને મારું ઘર, અને ઘરમાં મારું ફર્નીચર (રાચરચીલું), હું અને મારું ઘન, આ એકમાં તેનો ઘરાવ છે. એક વસ્તુઓનું જગત મને ઘેરી વળ્યું છે.

પછી એક બીજો આચામ છે :- હું - તું, હું અને મારી પ્રેચસી, હું અને મારો મિત્ર,

હું અને મારં કુટુંબ, એક વ્યક્તિઓનું જગત આ બીજો ઘેરાવ છે.

ત્થાર બાદ એક ત્રીજો આચામ છે :- હું - તે, હું અને વિશ્વ ઉપનિષદ્ કહે છે, "દયાન તેનું સતત સ્મરણ છે." ન તો વસ્તુનું, નથી તારું, તે કોઇ વ્યક્તિ નથી, તે તો તે છે, પરંતુ આપણે તેને તે કેમ કહીએ છીએ ? જ્યારે ક્યારે આપણે તે કહીએ છીએ, તેનો અર્થ થાય છે, તે કંઇ કે જે અતિક્રમણ કરે છે, તે જો કે પાર છે, તે કંઇક જે ત્યાં નથી. જયાં આપણે છીએ. ન તો અમારી વસ્તુઓના સંબંધોમાં છે અને ન અમારી વ્યક્તિઓની સાથે સંબંધોમાં છે. તે જેનું કોઇ નામ નથી, કારણ કે જો તેને આપ કોઇપણ નામ આપો છો જેમ કે પરમેશ્વર, ગોડ, પરમાત્મા, પ્રભુ, બ્રહ્મ, અલ્લાહ તો આપ તેને બીજા આયામમાં લઇ જાવ છે. જો આપ કહેશો કે કોઇ ઇશ્વર નથી તો પછી આપે એક જ આયામમાં રહેવું પડે છે. હું વસ્તુ 'તે' વસ્તુ નથી, આસ્તિક આ વાતથી રાજી છે, કે 'તે' કોઇ વસ્તુ નથી, પરંતુ તે એક કહે છે કે તે વ્યક્તિ છે, પણ અવ્યક્ત છે.

ઉપનિષદ્ તેને એક વ્યક્તિની માફક પોકારવા (બોલાવવા આવાદન કરવા) રાજી નથી, કારણ કે, એક વ્યક્તિની માફક તેને બતાવવું, તેને સાબિત કરવું છે. એક વ્યક્તિની માફક તેને માનવું. તેને સીમાઓમાં બાંધવું છે. તેઓ કેવળ 'તેનો-તે' શબ્દનો ઉપયોગ કરે છે. તેઓ કહે છે આટલું પર્યાપ્ત છે.

સંત કબીરજી કહે છે :-

"મસ્જીદ ચઢકર મુલ્લા પુકારે, ક્યૂં સાદબ તેરા બહેરા હૈ, ચીંટી કે પાંવ મેં ઘુંઘરું બાજે, વહી તો સાદબ સુનના હૈ."

કોઇપણ કર્મને માટે કર્મ નથી કરતું, એટલે કર્મ વર્તમાનમાં છે અને પરિણામ સદૈવ ભવિષ્યમાં છે. તે સર્વ પરિણામ પર નિર્ભર છે. કર્મ પોતે જ સ્વયંમાં એક ભારરૂપ છે, જેને વહન કરવાનો છે, કારણ કે અંતમાં તેનાથી કંઇક પ્રાપ્ત કરવાની ઇચ્છા છે. જો આપ વિના કર્મ અંતને ઉપલબ્ધ કરી શકો તો પછી આપ ક્યારે પણ કોઇ કામ કરશો નહિં. વાસ્તવમાં ઇચ્છા સદૈવ જ આપની આગળ રહે છે. જ્યાં કોઇપણ સ્થળે આપ હશો, ઇચ્છા તમારી પહેલા ત્યાં હાજર હશે અને તમારી ઇચ્છાનું મિલન શક્ય બની શકે. ઇચ્છાનું કેન્દ્ર સદૈવ ભવિષ્યમાં હોય છે, વર્તમાનમાં ક્યારેય નહિં. આપ સદા વર્તમાનમાં જ હોવ છો અને ઇચ્છા સદૈવ ભવિષ્યમાં હોય છે. જ્યાં ક્યારે પણ આપ હોવ છો તો આપ વર્તમાનમાં હોવ છો અને ઇચ્છા ભવિષ્યમાં હોય છે. તે બસ ક્ષિતિજની માફક હોય છે. આપ જુઓ છો કે બસ કેટલાંક માઇલ ઉપર દૂર આકાશ પૃથ્વીને મળે છે, અને એટલું જ વાસ્તવિક છે. પરંતુ આપ આગળ વધો, અને જઇને જુઓ તે જગ્યાએ જ્યાં આકાશ જમીનને સ્પર્શે છે, અને આપ જેટલા આગળ જાવ છો, ક્ષિતિજ પણ તેટલી જ આગળ વધતી જાય છે. અંતર સદૈવ તેટલું જ રહે છે. ઇચ્છા પણ ક્ષિતિજની માફક જ છે.

શું ક્યારે કોઇ ઇચ્છા પૂરી થઇ ? બીજાઓને ન પૂછો, સ્વયં પોતાને પૂછો. શું ક્યારે પણ તમારી લાલસા પૂરી થઇ ? પરંતુ આપણે એટલું પણ વિચારવા ઘોભી નથી શકતા. અમારી પાસે સમય જ નથી. અતીતના વિષયમાં વિચારવાને માટે, ભવિષ્યના ખ્યાલોમાં અમે એવી રીતે ખોવાયેલા છીએ. અમે ક્ષિતિજ પર પહોંચવા માટે એટલા ઉતાવળા છીએ કે કોણ વિચારે કે અમે કેટલી એ વાર આ ક્ષિતિજને ચુકી ચુક્યા છીએ.ઉતાવળ એટલી છે અને જીવન એટલું ટુંકું છે અને દોડવાનું છે, દોડતા રહેવાનું છે, શું તમે ક્યારે પણ કંઇપણ કોઇ ઇચ્છાથી મેળવ્યું છે યા સદેવ નિરાશા જ હાથ લાગે છે ? હાથમાં છેવટે રાખ જ બચે છે. બીજું કંઇપણ નહીં.

કારણની સમાપ્તિ, ઇચ્છાની સમાપ્તિ જ આવાદન છે, જો આપ ઇચ્છા કરવાનું બંધ કરી દો, ત્યારે કોઇ દોડ નિંદ હશે. કોઇ ચીજની પાછળ દોડ નિંદ, અંદર કોઇ ગતિ નિંદ, કોઇ લહેર નિંદ. માત્ર એક શાંત, ચેતનાનું સરોવર એક લહર વિનાની શાંતિ નિષ્કંપ જળાશય, ઉપનિષદ્ કહે છે એવી ચેતનાની સ્થિતિ જ આવાદન છે. પરંતુ શું એનું તાત્પર્ય એ છે કે જ્યારે ઇચ્છા ઉઠવાનું બંધ થઇ જાય છે તો શું તમામ કામ પણ અટકી જાય છે? અમે કૃષ્ણને ચાલતા અને ઘણાં કાર્યો કરતા જોયા છે. અમે બુધ્ધ અને મહાવીરને ઘણું બધું કરતા જોયા છે. જ્ઞાનની ઉપલબ્ધિ પછી પણ, શ્રીમદ્ શંકરાચાર્ય કે અન્ય મહાપુરત્યો બેસી રહ્યા નથી. જ્ઞાન પ્રાપ્તિ પછી, તો પછી શું આશય છે. સર્વ કર્મની સમાપ્તિનો ? એનું તાત્પર્ય છે સર્વ કર્મોની સમાપ્તિ નથી. એનો આશય છે કારણને અભાવ થઇ જવો. ઇચ્છા લુપ્ત થઇ જાય છે અને જ્યારે ઇચ્છા લુપ્ત થઇ જાય છે જ્યારે ઇચ્છા નથી હોતી તો કર્મ એક બિલકુલ ભિન્ન ગુણને પ્રાપ્ત કરે છે, તે બંધનરૂપ (અવરોધક) નથી બનતાં.

વસ્તુતઃ કોઇ ઘટના મનુષ્ય એ પરમાત્માને ખોજવાની નથી, ઉલટમાં પરમાત્મા એ મનુષ્યને ખોજવાની છે. પરંતુ આપ છૂપાયેલા છો, એટલે તે આપને શોદી નથી શકતા. જ્યારે ક્યારે તે આવે છે આપ બચી જાવ છો. આપ અહંકારમાં બંધ છો, ક્યારે પણ ખુલ્યા નથી. તે દ્વારા ખખડાવતો રહે છે, અને આપના દ્વાર બંધ જ રહ્યા છે. એટલે જ્યારે આ ૐ (ઓમ) આવે છે, જયારે એ આપની પાસે આવી રહ્યો હોય છે, આપ બસ ભરાઇ જાવ છો. આપ બસ તેમાં નાહી લો છો અને સ્ત્રોતની ખબર પડતી નથી. તેનો કોઇ સ્ત્રોત નથી. એટલે રહસ્યવાદીઓએ સદૈવ જ કહ્યું છે, કે પરમાત્માનો કોઇ ઉદ્ગમ નથી. કેન્દ્રને આપ કેવી રીતે શોધી શકવાના છો ? કેન્દ્ર આપના સુધી આવશે. સાધક પરમાત્માની તરફ જઇ રહ્યો છે. વાસ્તવિક સંબંધ જ ભિન્ન છે. પરમાત્મા જ સાધકની તરફ આવી રહ્યા છે. જયારે આપ તૈયાર થાવ છો, તે આપે છે. જયારે આપ ખુલ્લા થાવ છો, તો તો અતિથિ બને છે. જયારે આપનું નિમંત્રણ યોગ્ય અને સમગ્ર હોય છે તો તે ત્યાં જ હોય છે. તે સદૈવ આવતો રહે છે, જતો નથી.

# ॥ ॐ श्री परभात्मने नमः ॥ **तृतीय सूत्र**'' निश्चलं ज्ञानं आसनम् । '' निश्चलं ज्ञानं असनम् । ''

જ્ઞાન એટલે ચિત્શક્તિ અને ક્રિયા અથવા મન સ્પંદ શક્તિ છે. ચિત્શક્તિ અને સ્પંદ શક્તિનો સંબંધ કલ્પિત છે. જો સંકલ્પ ન ઉઠાવો તો મન ક્યાં છે ? જે કાળે વસ્તુને ઇન્દ્રિય પ્રકાશ કરે છે. બીજું કાંઇ વિશેષ થતું નથી, પણ પૂર્વ કે ઉત્તર ક્ષણમાં ઉઠે છે. પૂર્વ ક્ષણમાં ચિંતન થાય છે, ઉત્તર ક્ષણમાં સંકલ્પ ઉપર સંકલ્પ થાય છે. કર્મેન્દ્રિય પણ વગર સંકલ્પે ક્રિયા કરતી નથી, ક્રિયા થતી જણાય છે તે પણ મન વડે છે, ગયેચો સહજ રીતે તાન મારે છે, તેમાં કોઇ ભય નથી. રાગ-ઢ્રેષમાં ભય છે, સંસાર ભય કરનારો નથી. સંસાર તો સુખ-દુઃખ આપતો નથી, મન રાગ ઢ્રેષ કરી સુખ-દુઃખ વહોરી લે છે. પ્રાણ મૂળ ગિત શક્તિ છે. વાયુ સ્પર્શવાન હોઇ સ્થૂળ છે. એ શક્તિ લોહચુંબક - સોય ન્યાયથી કંપાયમાન થાય છે.

ચિત્ત સત્તાએ ચેતે છે. તે પ્રાણશક્તિ, સ્થિરતામાં ગિત થવા એ ચેતવું કહેવાય છે. ચેતાવવું એટલે પરમાર્થ તરફ લગાવવું. મનને ચેતાવે, મંડળ કરી આત્મજ્ઞાનની ચર્ચા કરે તો સ્વરૂપ સમજાય. જ્ઞાન સ્વરૂપ આગળ ચિત્ શક્તિ ચેતે તેથી સંસાર ભાસે છે. પરિચ્છિન્ન થાય તો દુઃખરૂપ બને. બાળક જેમ પોતાનો ઓળો જોઇ બીએ છે તેમ આપણો સંકલ્પનો ઓળો સંસાર છે. ચૈતન્ય સત્તા અખંડ છે, મંડળાકાર છે, જે આદિ-મધ્ય-અંત જેના ઉપર ભાસે છે, અને જે કાળ, સ્થળ અને કાર્ચ કારણભાવથી આદિ-મધ્ય-અંત જાણી શકાય છે, પણ જે સર્વકાળે સર્વ સ્થળે છે, છે છે ને છે અને કાર્ચકારણ ભાવરિત છે. તે અખંડ મંડળાકાર ચેતન સત્તા છે, કોઇ અન્ય વસ્તુ નથી. તેથી તેવું મુખ્ય અખંડપણું એ પણ બીજાની અપેક્ષાએ કહેવાનું છે. એવો કાળ, દેશ કે વસ્તુ નથી, કે જેમાં પોતે સ્વરૂપે ન હોય, તેને છોડીને પણ પોતે છે નિદ્રામાં કાળ, દેશ, વસ્તુ કંઇ નથી, તેથી તેવું મુખ્ય અખંડપણું છે, કેમ કે અખંડપણું એ પણ બીજાની અપેક્ષાએ કહેવાનું છે, છતાં પોતે છે. પરસ્પર કાળમાં ભેદ છે, વર્તમાનકાળ ભૂતકાળમાં નથી, ભૂતકાળ, વર્તમાન કે ભવિષ્યકાળમાં નથી, પણ આત્મા અખંડ છે. આવા અખંડ મંડળાકાર આત્માનો સંબંધકોની સાથે બની શકે?

શક્તિનું કોઇ સ્વરૂપ હોતું નથી. શક્તિ કાર્ય દ્વારા ઓળખાય છે. કોઇનામાં ઊંચકાવવાની શક્તિ હોય, અથવા જોવાની શક્તિ હોય તો તે શક્તિ દેખાતી નથી, પણ તેટલો બોજો ઊંચકી દેખાફે અથવા વસ્તુ તેને દેખાય ત્યારે તેની શક્તિ માલમ પડે છે. શક્તિ, ઇન્દ્રિય અથવા મનનો વિષય થઇ શક્તી નથી. શક્તિ અને સત્તા, પ્રકૃત્તિ અને પુરુષ, માચા અને બ્રહ્મ એક જ છે. શક્તિ અલોકિક છે, પણ તેને આશ્રય જોઈએ અને આશ્રય શક્તિ વગરના હોય તો તે નિરર્થક છે. સ્થૂળ શરીર અને સૂક્ષ્મ શરીર જેના વિષે અભાવને પામે અને જેમાંથી નીકળે તે કારણ શરીર છે અને તે દેખાય નહિ, કેમ કે તેને જોનાડું મન તો તેમાં લય પામેલું છે.

જે મન જ્ઞાનશક્તિ તથા કિયા શક્તિ રહિત હોય તે સૂક્ષ્મ શરીર કહેવાય. સર્વ તત્ત્વ મનથી ચાલે છે તેથી મનનું પ્રાધાન્ય છે. મનને સૂક્ષ્મ શરીર કહીએ તો ચાલે. મન અને પ્રાણ જુદા પડતા નથી, પ્રાણથી મનને જુદું શોધીએ તો જકતું નથી. ઉપનિષદ્માં એ વાત વર્ણવેલી છે. અંતઃકારણ જ્ઞાનાત્મક હોય ત્યારે મન કહેવાય છે અને ક્રિયાત્મક હોય ત્યારે પ્રાણ કહેવાય છે. જગતમાં સઘળું ચક્રાકાર છે. કાર્ચ કારણતાનો ત્યાં નિયમનથી તે પહેલું કોણ તે કરી શકાતું નથી. જો કે મનની ઇચ્છા વગર પ્રાણ ચાલે નહીં. સઘળી એક આદિ સંકલ્પની આજ્ઞા છે.

કારણ શરીરરૂપી અજ્ઞાન મનનો વિષય નથી. અજ્ઞાન વિષયને છોડીને રહે નહિ, જ્ઞાન નિર્વિષય સ્થિતિમાં રહે. અજ્ઞાને વર્તમાનકાળ નથી, જે ઇન્દ્રિય અને મનથી જણાય તે વર્તમાનકાળ, ભૂતકાળમાં જે અજ્ઞાન છે તે અનાદિ છે પણ દેખાતું નથી. અનાદિ છે પણ શાંત છે એટલે અંતવાળું છે. માયા અંતવાળી છે. જ્ઞાન થયા પછી અજ્ઞાન મૃત જોવામાં આવે છે. અજ્ઞાન જીવતું જોવામાં આવતું નથી અને અજ્ઞાન મરે ત્યારે કહીએ છીએ કે હતું, પણ પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનનો અભાવ હોય છતાં પરોક્ષ જ્ઞાન હોય તો તે અજ્ઞાન નથી, તે વૃત્તિ જ્ઞાનનો વાંદો છે.

જ્ઞાનનો અભાવ એ કંઇ અજ્ઞાન નથી, કેમ કે સામાન્ય જ્ઞાનનો અભાવ સંભવતો નથી, તે તો સદા વ્યાપી રહેલું છે, તેમ ન હોય તો અંધારું કેવી રીતે દેખાય ? કાંઇ નહિ તો અંધારાને જોવાને નેત્ર તો જોઇએ અથવા મનનો પ્રકાશ તો જોઇએ. વસ્તુના અસ્તિત્વનો અભાવ એનું નામ અજ્ઞાન છે. સામાન્ય જ્ઞાન કંઇ બજારમાંથી લાવવાનું નથી, તે તો સ્વભાવે જ પ્રકાશે છે, કંઇક છે એમ જે સમજાય તે સામાન્ય જ્ઞાન છે. દોરી જણાતી નથી એ અજ્ઞાન છે, સર્પ જણાય છે અન્યથા જ્ઞાન છે. આત્મ જયોતિ એવી છે કે, તે ઘરના દીવાની માફક બાળીને બારીને તથા બારી આગળ મૂકેલા પદાર્થને તથા ઘરના પલંગાદિ તથા પોતાના ગ્લાસને તથા તેમાંના તેલને સર્વને પ્રકાશે છે. એ આત્મ જયોતિ કોઇના આધારે નથી. એ આપણું પોતાનું સ્વરૂપ જ છે. 'મારું જ્ઞાન' એ પ્રમાણે કહેવું એ વાક્ય વિરોધી છે, કારણ કે પોતે જ્ઞાન સ્વરૂપ છે.

જાણવું એ જ પરમાતમા સ્વરૂપ છે. તે ક્યાં છૂપે ? છૂપાવાની જગ્યા ક્યાં છે ? ઢાંકણ ક્યાંથી લાવવું ? જ્ઞાનરૂપી આરસો જે છે તેને માટે શબ્દ છે 'જ્ઞાનાદર્શ'. આ જ્ઞાનાદર્શ (જ્ઞાનરૂપી આરસા) સિવાય દેખાય છે, તે કાંઇ જ નથી. તે જ્ઞાનરૂપી દર્શન આપણું આત્મ સ્વરૂપ છે, તે છતાં જગતમાં વહ્યો જાય તે પ્રમાદ છે. દશ્ય, ચિત્ત કલનાનું નિમત્ત થાય છે. જ્ઞાનમાં જે ન ભારો તેને જ્ઞાન ગ્રહણ કરે નિહ. સ્વપ્નમાં બહારના પદાર્થ નથી પણ જાગ્રતના સંસ્કાર હોવાથી પરંપરાએ બહારના પદાર્થ છે, અને એવા અનુભવમાં જ બ્રહ્મપણું છે તેથી બ્રહ્મ સનાતન છે, હું બ્રહ્મ છું એ કલ્પના દશ્યની કલ્પનાને લીધે કરવી પડે છે. જાગ્રતમાં દેખાય છે તે દશ્ય છે. આંખ મીંચીને ચિત્તથી જણાય છે તે ચૈત્ય છે અને તે વેળા અંદરના સંસ્કાર ભારો છે. ઇશ્વરને તમે અનુભવથી ઊભો કર્યો છે. તમે મર્ચાદિત છો તો આજુબાજુ વિસ્તાર છે તે ઇશ્વર છે. બિંદુ ઉપર નજર છે ત્યાં સુધી ધ્યાન વર્તુળો છે જ. તમે નાના છો તો ઇશ્વર કોઇ મોટો છે જ. તમે અલ્પક્ષ

છો તો ઇશ્વર કોઇ સર્વજ્ઞ છે જ. તમે અલ્પ શકિતવાળા છો તો તમારાથી વધારે શક્તિવાળો જે સર્વ શક્તિમાન છે તે ઇશ્વર છે જ. માટે જીવ છે ત્યાં ઇશ્વર છે જ. તેથી જીવ-ઇશ્વરનો અભાવ કરી બ્રહ્મ જાણો. કલ્પના રહે ત્યાં લગી બ્રહ્મ કેમ જણાય ? ચિત્કળાની ખૂબી એવી છે કે શેષનાગ કે સરસ્વતી પણ વર્ણન કરી શકે નહિ. ભાવના વધારી વધે છે, તમારો અભાવ માનો તેટલી ભાવરૂપતા બહાર ઇશ્વર વિષે છે. જીવ અને ઇશ્વર એકબીજાના સહાયક છે.

દશ્ય બહારના પદાર્થ છે, ચૈત્ય સંસ્કારના છે. માટે નથી ચિત્ત, નથી દશ્ય કે નથી ચિત્તકળા. મનના ભેદે સ્વરૂપમાં ભેદ ભાસે છે. નિક્રામાં જગતનો અભાવ છે, દેહનો તથા ઇન્ક્રિયનો અભાવ છે, પ્રાણ છે પણ સ્વદૃષ્ટિમાં નિક્રા સમયે પ્રાણનો પણ અભાવ છે, મનનો પણ અભાવ છે, એ સર્વ અભાવને અંતે જે સત્ વસ્તુ છે, હતી અને રહેશે તે જ બ્રહ્મરૂપીને બધા જોયા કરે છે. સત્માં સઘળું ભાસે છે, એ જાગેથી ખાતરી થાય છે. બ્રહ્મ સ્વરૂપમાં ઉઠ્યા છે. ભાસ વર્તમાનકાળમાં બધું ખરું ભાસે છે પણ છે નહિ. જેમ સ્વપ્નમાં છે તેમ જાગ્રતના જગતમાં જાણવું. ઊલટું માનવાથી શો લાભ છે ? સ્વપ્નનું સ્મરણ કેમ નથી થતું ? કોઇને કદી થાય પણ છે. તે સ્વપ્નમાં પકડી કાઢે છે કે આ તો સ્વપ્ન છે અને હું તો જાગ્રતમાં રહેવાવાળો જીવ છું. પરંતુ સ્વપ્નમાં મનનો અભાવ હોવાથી મન હાજર થાય નહિ ત્યાં સુધી તો જાગ્રતનું સ્મરણ અસંભવિત છે. તેથી ઉપર પ્રમાણે આ સ્વપ્ન છે એમ પકડી કાઢનાર તરત જાગી ઉઠે છે અને તે વેળા તે સ્વપ્નની સ્થિતિ રકતી નથી. ચોગવાશિષ્ટમાં કહ્યું છે કે:-

तरवोडिप . हि जीवन्ति जीवन्ति मृगपिक्षणः । स जीविति मनो यस्य मननेन न जीविति ॥ भारोडिविवेकिनः शास्त्रं मारो ज्ञानं च रागिणः । अशान्तस्य मनो भारो भारोडिनात्मविदो वपुः ॥

વૃક્ષો પણ જીવે છે, મૃગ-પક્ષી આદિ પણ જીવે છે, પણ ખરેંખર તે જ જીવે છે કે જેનું મન મનનથી જીવતું નથી. અવિવેકીને શાસ્ત્ર ભારરૂપ છે, રાગવાળાને જ્ઞાન ભારરૂપ છે, અશાંતને મન ભારરૂપ છે, અનાત્મજ્ઞ (જેણે આત્મ તત્ત્વ જાણ્યું નથી તેને) ને શરીર ભારરૂપ છે. આ છે 'જ્ઞાન રહસ્યમ્'.

હવે 'નિશ્ચલ જ્ઞાન જ આસન' છે. એ સમજવા માટે આગળ વધીએ.

ચોગમાં આસન ૮૪ પ્રકાર છે તેવી જ રીતે ભોગના આસનો કામશાસ્ત્રમાં ૮૪ છે. શરીરના આસન બહુ જ મહત્વપૂર્ણ બની ગયાં છે. કારણ કે આપણે શરીર કેન્દ્રિત છીએ. અહીં સુધી કે જેઓ કહે છે કે આપણે શરીર નથી તેઓ પણ શરીરની ભાષામાં વિચારે છે. જેઓ કહે છે કે અમે શરીર નથી તેમનું ચિંતવન, તેમનું મન શરીરથી જ બંધાચેલ છે, કારણ કે તેઓ પણ શરીરના આસનથી જ આરંભ કરે છે. આસનનો અર્થ થાય છે કે આપ પોતાના શરીરને એવી સ્થિતિમાં રાખો કે શરીર અડગતા, સ્થિરતા ધારણ કરે. એવું માનવમાં આવે છે કે જો શરીર સ્થિર થઇ જાય તો મન પણ સ્થિરતામાં પ્રવેશ કરી શકે છે.

પાતાંજલ યોગસૂત્રમાં સૂત્ર છે:- 'સ્થિર सुखमासन्' એનો અર્થ સ્પષ્ટ છે જેમાં સ્થિરતા પૂર્વક બેસી શકાય કોઇ કષ્ટ ન થાય અને સુખ અનુભવાય, તેવી સ્થિરતાની પરિસ્થિતિ તે આસન છે. સૂત્ર કહે છે કે આ સાચું નથી, કિંતુ એનું વિપરીત સત્ય છે, દયાનના અભ્યાસ માટે એક સ્થિર આસનની જરૂર છે, પરંતુ આસનથી મારો અર્થ શું છે? આસન શબ્દથી અમારો અર્થ છે:- "એક નિશ્ચલ જાણવું, જ્ઞાન". જો મન કામાડોળ નથી, તો પછી આપ ખરા આસનમાં છો. ખરાં આસનમાં બધું જ ઘરિત થઇ શકે છે, એટલે સ્વયં પોતાને છેતરો નિર્દે, શારીરિક આસનોની નકલ કરીને, આપ તેને નિર્મિત કરી શકો છો, તે બહુ જ સરળ છે. પરિધિ પર, શરીરની સીમિત મર્ચાદા પર આરોપિત કરવું ઘણું સરળ છે. પરંતુ તે આપની સ્થિરતા નથી. આપ અશાન્તિમાં રહો છો, આપ અસ્થિરતામાં રહો છો. આ રીતે આ સમગ્ર જીવન જ અહીંથી ત્યાંની એક દોડ બની જાય છે, આ વિક્ષિપ્તતા છે અને સમગ્ર સંસાર એક પાગલખાનું બની ગયો છે.

ચેતન, અર્ધ ચેતન તથા અચેતન એ મનની ત્રણ ભૂમિકા છે. એ રીતે મન ત્રણ ભાગોમાં વિભાજિત થઇ કાર્ચરત છે. તમે કોઇને સંમોહિત થતા જોયો હશે. શું થાય છે સંમોહનની અવસ્થામાં, સંમોહન કરવાવાળો ફક્ત આજ્ઞા કરતો જ રહે છે અને મન અનુકરણ કરતું ચાલી જાય છે. અર્થાત્ તેની આજ્ઞાનું અનુસરણ કરે છે, આદમી ઘણા મૂર્ખતાપૂર્ણ હુકમ માનતો ચાલી જાય છે. સંમોહિત વ્યક્તિ તેમનું અનુસરણ કરે છે કેમ ? કારણ કે અર્ધ ચેતન મનને સુવડાવી મનને સુવડાવી દેવામાં આવ્યું છે. કારણ કે અર્ધ ચેતન મનની પોતાની કોઇ મરજી નથી હોતી. બસ, તેને કંઇપણ કરવાનું કહો અને તે પ્રમાણે કરે છે. પરંતુ એમને પોતાની સમતાની કોઇ ખબર નથી, એટલે આજ્ઞા કરવાને બદલે અમે ભીખ માંગતા રહીએ છીએ ચા વધારેમાં વધારે આપણે તેનાથી લડવા માંડીએ છીએ.

જ્યારે તમે લકો છો તો તમે પક્ષોમાં વહેચાઇ જાવ છો, તમારી પોતાની સંકલ્પશક્તિ તમારી સાથે લકવા લાગે છે. અર્ઘચેતનની પોતાની કોઇ સંકલ્પશક્તિ નથી હોતી. એટલે જો તમે સિગારેટ પીવાનું છોકી દેવા ઇચ્છો છો, તો કોશિશ નિંદ કરો. માત્ર આજ્ઞા આપો તેને બંધ કરવાની અને તે અટકી જશે. જરા સરખો પ્રયત્ન ન કરો. જો આપ પ્રયત્ન કરવાની જાળમાં ફસાઇ ગયા તો આપ ક્યારે પણ જીતી શકશો નિંદ. કારણ કે તમે તેનો સ્વીકાર કરી લીધો, કે જે ત્યાં છે જ નિંદ. બસ, આપ મનને કહી દો, "અત્યારે, આ ક્ષણેથી બંધ કરો" અને શીધ્ર આપ જોઇ શકશો કે વાત બનવા લાગી. આ પ્રાકૃતિક છે. એમાં કંઇપણ આશ્ચર્યજનક નથી, તે માત્ર પ્રકૃતિગત છે. આપ સજગ થઇ જાવ એટલું પર્યાપ્ત છે. એટલે તે અર્ધ ચેતનને બાજુ નાંખી દો અને ક્ષણમાં જીવવા માંકો.

અને એક બીજી વાત પણ મહત્વની છે જે આપે કરવાની છે, જ્યારે આપ પોતાના મનને અલગ કરવામાં સક્ષમ થાવ, જયારે બહારથી કોઇપણ પ્રતિક્રિયાનો વિષય નહિ બને, જ્યારે પણ કોઇ વૃત્તિ ઉપર ઉઠી રહી હોય, ત્યારે કેવળ પોતાના અર્ધ ચેતન મનને અલગ હઠાવી દો. એ થોડું કઠણ હશે, પરંતુ પ્રથમ વાત ઉપલબ્ધ કરવાનું જરા પણ મુશ્કેલ નહિ હશે. ફક્ત જુઓ કે ફરી કામવાસના ઉઠી રહી છે અથવા કોધ માથું ઊંચકે છે, ત્યારે બસ, અર્ઘ ચેતનને કહો :- ''મને એને સીધું જોવા દો, વચમાં ન આવો, મને પ્રત્યક્ષ સામનો કરવા દો, તમારી કોઇ જરૂરત નથી. બસ, મનને એવી આજ્ઞા આપો, અને વૃતિને સીધી જુઓ, સામ-સામે અને જો એક વાર પણ આપ પોતાની વૃત્તિને પ્રત્યક્ષ જોઇ શકો તો આપ તેના માલિક બની જશો. કોઇપણ નિચંત્રણ વિના.'' જયારે આપને નિચંત્રણની જરૂરત છે, આપ માલિક નથી. એક માલિકને કંટ્રોલ કરાવની કોઇ જરૂરત નથી.

નિયંત્રણ અસંભવ છે, પરંતુ માલિકપણું સંભવ છે, માલિક બનવાના મૂળમાં બીજી એક વાત છે. માલિક બનવાનો મતલબ છે જ્ઞાન, નિયંત્રણનો અર્થ થાય છે ભય. જયારે આપ કોઇ વાતને જાણી લો છો, તો તેના માલિક બની જાવ છો. તો પછી કોઇપણ નિયંત્રણની આવશ્યકતા નથી અને જ્ઞાનનો અર્થ થાય છે સીધો સાક્ષાત્કાર, વૃતિઓને તેમની શુધ્ધતામાં જાણવી જોઇએ. અર્ધચેતનને ખંખેરી નાંખો, કારણ કે એ સંદેવ દખલ દેનારો ટૂકડો છે. એ ચીજોને વિકૃત કરતો જાય છે. તે ક્યારે પણ આપને વાસ્તવિક નહિ થવા દેતો. તે સંદેવ સમાજની વચ્ચે લઇ જશે, અને આપ તેને સમાજની વચ્ચે જોશો. અને જેવી તે ચીજો નથી, તેવી તેમને જોશો. અને વસ્તુતઃ એ જ અર્ધચેતનનો ચમત્કાર છે, કે જો આપ તેની મારફત જોશો તો ચીજો તેવી જ દેખાશે, જેવી આપ જુઓ છો. તેઓ તેવી થવા લાગશે જેવી આપ જોશો. અર્ધચેતન કોઇપણ રંગ, કોઇપણ રૂપ આરોપિત કરી શકે છે. કેવળ તેને અલગ કરી નાંખો, પોતાના જૈવિક આરોપિત કરી શકે છે. કેવળ તેને અલગ કરી નાંખો, પોતાના જૈવિક સ્વભાવને સીધા જુઓ, તે બહુ જ સુંદર છે, તે અદ્ભુત છે. બસ, તેને સામેથી પ્રત્યક્ષ જુઓ. તે દિવ્ય છે. કોઇપણ પ્રકારની નૈતિક ગેરસમજને તેને બગકવા ન દો. તેને તેવું જ જુઓ કે જેવું તે છે.

જો આપ બે વાત પોતાની આત્મ ચેતનાની સાથે કરી શકો :- એક બહારના તથ્યને પ્રત્યક્ષ, સીધું આવવા દો અને બીજું અંદરના અસ્તિત્વને પોતાના શુધ્ધ રૂપનાં પ્રગટ થવા દો, પોતાની નિર્દોષતામાં, તો ચમત્કાર ઘટિત જાય છે. આ એક ચમત્કાર છે એવો ચમત્કાર કે અર્ઘચેતન અને અચેતન બંને પડી જાય છે અને તે મનની એક્તા, તેવી અવિભાજય એક્તાને ઉપનિષદ્ "જ્ઞાન" કહે છે. કારણ કે જાણનારો પણ ત્યાં નથી હોતો. જયારે એ ત્રણે ખંડ જયારે વિલીન થઇ જાય છે, જયારે જાણવાળો ખંડ પણ ત્યાં નથી હોતો, ત્યારે શુધ્ધ જ્ઞાન થાય છે, કેવળ દર્પણની માફક જાણવાનું શેષ રહી જાય છે. એવું જાણવામાં, એવા જ્ઞાનમાં, આપના બે કેન્દ્ર હોય છે, એક બાહ્ય પરિધિ કે જયાં આપ વિશ્વ સાથે જોડાવ છો, અને બીજું આંતરિક કે આપ ફરીથી અંતર્જગતથી જોડાવ છો અને એ જાણવું આંતરિક અને બાહ્ય બંનેને જોડે છે. આત્મા અને બ્રહ્મને નિશ્વલ જ્ઞાનને ઉપલબ્ધ કરો અને દ્વાર ખુલી જશે. ત્યારે આપ એ અજ્ઞાનને વિશ્વજ્ઞાનના આસન ઉપર આરૂઢ અનુભવશો. કેવળ આપ બંધ છો તે ખુલા થાવ.

#### ॥ ॐ श्री परभात्मने नमः॥

# ଅମୁର୍ଥି સૂત્ર

#### '' उन्मनि भावः पाद्यम् ।''

મનનું ઉપરની તરફ વહેવું જ પાધમ્ છે, જળ છે પરમાત્માની પૂજાને માટે.

મનુષ્ય સંસારમાં આવે છે મન દ્વારા, મનુષ્ય શરીરમાં આવે છે મન દ્વારા, વાસનાઓની પાસે આવે છે મન દ્વારા, આપ નરકનું નિર્માણ કરો છો મન દ્વારા, આપ સ્વર્ગનું નિર્માણ કરો છો મન દ્વારા, બંધનમાં પડો મન દ્વારા, આપ મુક્તિ પ્રાપ્ત કરો છો મન દ્વારા, બંધનમાં પડો મન દ્વારા, આપ મુક્તિ પ્રાપ્ત કરો છો મન દ્વારા. પદાર્થ અને ચેતન વચ્ચે, બહાર અને અંદરની વચ્ચે, સ્થૂળ અને સૂક્ષ્મની વચ્ચે, આત્મા અને પરમાત્માની વચ્ચે, જીવ અને જગતની વચ્ચે, જીવ અને મૃત્યુ વચ્ચે તેમજ જીવ અને બ્રહ્મની વચ્ચેનું કડી રૂપ માદ્યમ કહો કે સંબંધો સેતુ કહો તે મન જ છે. બીજું કોઇ નથી. વિશ્વના તમામ ભેદ અને પ્રપંચનું કારણ મન છે. એટલે મન પોતાની ચારે બાજુ એક બહુ જ ભ્રાંતિપૂર્ણ જગત નિર્માણ કરે છે.

મનોમય કોશનું નિર્માણ ૧૦ ઈન્દ્રિય + મન + પંચ તન્માત્રાઓ સહિત ૧૬ તત્ત્વોના સંગઠનથી આ મનોમયકોશ બનેલો છે, અને વિશેષરૂપથી એ ક્રિયાપ્રધાન કોશ છે. એની ગતિ વિધિઓથી અવગત થવા તથા તેમને પ્રત્યક્ષ કરવાના વિષયમાં આગળ વિસ્તૃત વિચારણા કરવામાં આવશે.

ન્યાય તથા વેશેષિક દર્શનકાર 'મન' ને 'यथोकतत्वा श्र्वाणु' (न्या. अ. ३ आ. २/ सू. ६३) આ સૂત્ર અનુસાર અણુ માને છે, તથા એના અસ્તિત્વનું લક્ષણ :-

युगपज ज्ञानाडनुत्पत्तिर्मनसोलिंगम् । (न्या.अ.२ आ.१/ सू.१३)

અર્થાત્ એક સમયમાં એક સામટા બે જ્ઞાનોને ન થવા દેનારું તત્ત્વ મન છે, એવું કરે છે, કિંતુ આટલા જ કથનથી કંઇ હસ્તગત નથી થતું.

' चंचलत्वं मनो घमों वह घमों यथोष्णता ' પદ અનુસાર 'મન' સદા ગતિશીલ, ચપળ, ચંચળ સ્વભાવ ચુક્ત છે. 'મન'ના નામથી સંસારની કઇ એવી વ્યક્તિ છે જે પરિચિત નથી, લોકોમાં તો ભણેલા-અભણ, શહેરી-ગ્રામીણ, સભ્ય-અસભ્ય બધા એનાથી પરિચિત છે. મન વગરનો મનુષ્ય જ ક્યાં છે જગતમાં. વેદમાં પણ મનની ખ્યાતિ છે.

पर्तमानडाणमां ४ निह, अति प्राचीन डाणथी आध्यात्मिङ समारमां आ मनना विषयमां पादिवपाद चालता आव्या छे. महाराश्व ४नडना डाणमां तो न शांचे डेटलीये आध्यात्मिङ गोष्टिओमां आ 'मन' ४ 'वादनो विषय' जन्यो हतो. डिन्तु मनना विषयमां मनुष्व समारमां थे आटलो गलराट इेलायेल छे ते तो मननुं वास्तविङ स्वरूप तथा सेना मुख्य डार्यनुं परिज्ञान न होवाथी छे, अने ते डर्म पए. मनना माथा उपर मदी देवामां आव्या छे डे ४ वस्तुतः सेनां नथी. ग्रंथोमां स्नेड स्थणोसे 'मनएव मनुष्याणां कारणं बन्च मोक्षयोः' (मैत्रायणी-प्रा.शमं.११) धत्यादि थे सनेड प्रडारना वाड्य मणे छे ते मन तथा जुध्धि आ जंनेने सेड ४ तस्व मानीने लजी देवामां आवेल छे.

આ કર્મ સંકરના કારણે બુદ્ધિના સારાં-નરસાં કર્મ પણ મનની સાથે જોડીને અનેક પ્રકારની કુભાવનાઓ મનુષ્ય સમાજમાં ફેલાવી દેવામાં આવી છે. કિંતુ એ દોષ મનુજ-સમાજનો નથી. સમાજમાં વિદ્વાનોએ ગ્રંથોમાં જેવું કાંઇ વાંચ્યુ તેવું સંભળાવ્યું, સ્વયં આ તત્ત્વનો સાક્ષાત્કાર નથી કર્યો. નથી આ વિષયમાં આગળ કંઇ અનુસંધાન થયું, કે જેવું આ વર્તમાન યુગમાં બધા વિષયોનું અન્વેષણ કરવામાં આવી રહ્યું છે. આ રીતે જનતાએ વ્યાખ્યાનોમાં જે કંઇ સાંભળ્યું તેને તેવું જ શિરોધાર્ચ કર્યું. પોતાના સ્વયં સાક્ષાત્કારના પૂર્વ ગ્રંથોમાં પઠિત શાબ્દિક જ્ઞાનના આધાર પર કેટલાક દિવસો સુધી આપણી પણ એવી જ અવસ્થા રહી. અંતમાં અમે જે નિર્ણય પર આવ્યા તે મુજબ આ મન પણ તે અંતઃકરણનું એક અંગ છે, જે જ્ઞાન પ્રધાન બુધ્ધિનું પરમ સહકારી છે. આ हर्भप्रधान भन जुद्धि तथा एन्द्रियोनी साथै संयुक्त थर्छने એड डार्यसाधड सेवड पए છે. જો મનની વ્યાખ્યા અતિ અલ્પ શબ્દમાં કરવી હોય તો એટલી જ છે કે :- વિના કોઇપણ પ્રકારનું વિવેચન કર્ચે 'વિષય તથા કર્મમાત્ર' નું આદાન-પ્રદાન કરનારું તત્ત્વ 'મન' છે. આ ક્રિયાશીલતા તથા શીઘકારિતા ગુણને કારણે આ મન પ્રત્યેક પદાર્થનું ક્રમિક જ્ઞાન-વિજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરાવવામાં સમર્થ થાય છે. કિન્તુ તે શીઘ્ર કારિતા જ્યારે નિયમિત ન રહીને ઉચ્છૂંખલતાનું રૂપ ધારણ કરી લે છે ત્યારે કોઇપણ પ્રકારનો સાક્ષાત્કાર ન કરાવીને જ્ઞાનોપલબ્લિમાં બાધક બની જાય છે. જેમ કે, નિત્ય ઘ્યાન તથા સમાધિના સમયે અથવા ઉપાસના અને આત્મચિંતનના સમયે પ્રાયઃ સાધક અનુભવ કરે છે. અને આંતરિક કષ્ટથી વ્યથિત થઇ જાય છે. આ મનસ્તત્ત્વની આદાન-પ્રદાન રૂપ મુખ્ય બે જ વૃત્તિઓ છે. એને સંકલ્પ-વિકલ્પ કહેવામાં આવેલ છે. મન, 'સંદેશ વાહક' અથવા પત્ર વાહક ટપાલીના સમાન બધા સંદેશાઓને કોઇપણ ઇન્દ્રિય ક્ષારા ગૃહીત વિષય, પદાર્થ જ્ઞાન અને કર્મની તદાકારતા (વૃત્તિ) થી ઉપરક્ત થઇને 'આદાન' રૂપ કહે છે. ફરીથી એનાથી પ્રતિબિમ્બિત સર્વ પદાર્થોનો નિર્ણય કરાવવા માટે 'બુધ્ધિમંડળ' માં પહોંચાડી દેવું અથવા તે બુધ્ધિતત્ત્વને પોતાની 'તદાકારાવૃત્તિ' થી રંગી દેવા રૂપ 'પ્રદાન' કાર્ચ કરે છે. આ રીતે ફરીથી બુધ્ધિ ક્રારા પ્રદત્ત નિર્ણય યા આદેશોનું આદાન કરવું, તેમને ઇન્દ્રિયોને પ્રદાન કરવું અને સ્થૂળ દેહમાં અહીં-તહીં પ્રસાર તથા વિતરણ કરાવીને ચરિતાર્થ મનનું કાર્ચ છે. કોઇ પ્રકારની કોઇ તર્ક-વિતર્ક, ટીકા-ટીપ્પણ વિવેચન કરવાથી એનો કોઇ સંબંધ નથી. અહીં પણ એ વાત સ્મરણીય છે કે આનંદમય કોશ ગત ચિત્તના સૂક્ષ્મતમ અવ્યક્તથી વ્યાપારોનું સંપાદન કરવામાં કર્મ પ્રધાન તત્ત્વ અહંકાર છે. અહંકારથી ઉત્પન્ન 'મનસ્તત્ત્વ' પણ ક્રિયા પ્રધાન છે અને ત્યાં વિજ્ઞાનમય તથા મનોમય કોશોની સર્વ ક્રિયાઓ ચિત્તગત ક્રિયાઓથી અપેક્ષાકૃત સ્થૂળ તથા વિસ્તૃત હોય છે. એટલે મન ચિત્તની ક્રિયાઓમાં હસ્તક્ષેપ નથી કરતું અને અહંકાર બ્રહ્મરંધ્રના વ્યાપારોમાં કોઇ ભાગ નથી લેતો. આ રીતે અહંકાર અને મન બંને જ કર્મ પ્રધાન તત્ત્વ છે.

થોકુંક વધારે વિસ્તારથી સમજવા પ્રયત્ન કરીએ તો, આ મન પોતાની સ્વાભાવિક ક્રિયાશીલતાથી સ્વયં સદા ગતિમાન રહીને ઇન્દ્રિય ગણ-બુધ્ધિ-પ્રાણ-સ્થૂળ દેહ સર્વને ક્રિયાશીલ બનાવી રાખે છે, અર્થાત્ જ્ઞાનેન્દ્રિયોને જ્ઞાન સંપાદન કરવામાં, કર્મેન્દ્રિયોને કર્મ કરવામાં, બુધ્ધિ તત્ત્વને વિષય જ્ઞાનના નિર્ણય કરવામાં, પ્રાણોને જ્ઞાન ક્રિયા તથા જીવનને સર્વત્ર ફેલાવવામાં, અને સ્થૂળ દેહને જીવાતમાના સ્થૂળ ભોગોની પ્રાપ્તિ કરાવવામાં પ્રવૃત્ત કરી રાખે છે તથા સ્વયં પણ ઇન્દ્રિયો દ્વારા ગ્રહીત જ્ઞાન-કર્મ-પરંપરાને, બુધ્ધિની સાથે મળીને પ્રત્યેક પ્રકારથી વિષય નિર્ણાયક કર્મને, બધા કોશોની ક્રિયા તથા સંવેદનોને પ્રતિક્ષણ તદાકારતાથી પ્રતિબિંબિત કરીને પોતાની સ્વાપ્તિની બુધ્ધિને આપવા લેવામાં સદાચે રત રહે છે. સાથે જ બધી ઇન્દ્રિયોને પોતાની દિવ્યતા પ્રદાન કરીને તેઓને દૂરગામી, પારદર્શી બનાવવું તથા તેનામાં અજ્ઞાત અંતર પર સ્થિત, છૂપાયેલ પદાર્થોને જોવા, સાંભળવા, સૂંઘવા આદિની શક્તિઓ વિકસિત કરી દેવી અને ઇન્દ્રિયોને તે વિષયોના ઉપભોગ કરવા યોગ્યતા પ્રદાન કરી દેવી 'મન' ના ધર્મકર્મ છે. જાગ્રત યા સ્વપન બંને અવસ્થાઓમાં પ્રતિક્ષણ પોતાના રશ્મિઓથી સર્વ કોશોને આચ્છાદિત રાખીને, અથાક રૂપથી તેમનામાં રહેલા વ્યાપારોથી બુધ્ધિને સદા અવગત રાખવી, તથા પ્રત્યેક વિષય જ્ઞાનાદિથી પ્રતિબિંબિત થઇને જળમાં ફેલાયેલ તેલના બિંદુવત્ બુધ્ધિ મંડળને આ પ્રતિબિંબોથી અનુરંજિત કરીને સદા નિર્ણય કરાવતા રહેવું મનનો સ્વભાવ છે.

બુધ્ધિનું સદા સહકારી રહીને ચિંતન-મનન-નિદિધ્યાસન કરાવવું, બાહ્ય તથા આંતરિક ધારણા તથા ધ્યાનના સમયે શાંત અને એકાગ્ર થઇને વિષયોનું જ્ઞાન કરાવવું, વિષય ગ્રહણ તથ બુધ્ધિના આદેશોને ક્રિયાન્વિત કરાવવાને માટે અતિ વિશાળ રિશ્મઓને ફેંકવું, અને પ્રત્યાહારના સમયે સમસ્ત રિશ્મજાળને સમેટીને અણુરૂપ થઇ જવું. આ સંકોચ વિકાસી ધર્મ પણ મનના છે. હૃદયથી ઉઠતા ભાવો તથા સંસ્કારોનું આકર્ષણ કરીને 'બુધ્ધિમંડળ' અથવા 'વિજ્ઞાનમચકોશ' માં ભોગ પ્રદાનને માટે તેમને સ્થાપિત કરી દેવું, અને ઇન્દ્રિયોને ભોગવવા માટે પ્રેરિત કરવું, પોતાની અદમ્ય શક્તિથી ઇન્દ્રિયોને પરાક્રમી બનાવી દેવી. ત્રિગુણથી પ્રભાવિત થઇને સમયા વિષમભાવ તથા નાના મોટા આકારને ધારણ કરી લેવું આદિ કર્મ આ 'મનસ્તત્ત્વ' નો સ્વભાવ અથવા ધર્મકર્મ તથા ગુણ છે.

કિન્તુ અંતઃકરણના ચારે અંગોમાં સર્વાધિક ક્રિયાશીલ હોવાને કારણે આ મનમાં શીઘકારિતા તો ગુણ વિશેષ છે. આ ગુણના કારણે એની અબાધગતિ તરફ વિશેષરૂપથી ધ્યાન આકૃષ્ટ થાય છે. એટલે મનની ગતિને દર્શાવી દેવી ઉચિત તથા સંગત પ્રતીત થાય છે.

विश्वना सर्व गतिमान पहार्थोमां सर्वाधिक तीव्रतम अथवा द्वृततम् गति मननी छे. अ गतिने डाणनी गतिना समान ४ इही शडाय छे. डारण हे योगहर्शनना 'क्षणतत् क्रमयोः संयमाद् विवेक्तनं ज्ञानम् ' (योग.पा.३ सू.५२) सूत्रमां क्षण-इम-परंपरामां संयम इरवानी निर्देश छे. आथी श्यां प्रोगश प्रज्ञाथी पण ने येवा पहार्थोमां लेहज्ञान न होई शडे. त्यां आ क्षण्डममां संयमनो अल्यास हरवाथी, लेह श्रोवामां आवे छे. तो ते क्षण शुं छे ? येने आ इपमां समलव्युं छे हे :- द्रव्योना परमाणुवत् वधुतम लाग समान डाणनी विलक्त निर्देश शक्तारी अविलाश्य गतिनी येक्षध (योक्स) नो यंश ४ क्षण करेवामां आवे छे अने श्रे तत्त्व येवी क्षणीना पूर्वापर इम परंपराने दर्शवि छे ते मनने इमथी इम डाणना समान गतिमान तो अवश्य मानवुं ४ पडशे, अन्यथा

क्षणोना इसलेहोनो विलेह डेवी रीते જાણી શકાશે ? એની સાથે 'મનોગતિ' અબાધ પણ છે. આકાશ-પાતાળમાં સર્વત્ર ક્યાંચ પણ સ્થિત પદાર્થો તથા પરમાણુથી લઇને પરમ-મહત્ પિંકોને દૂરતમ, સમીપતમ, છૂપા-પ્રગટ, સર્વને જાણવા તથા બતાવવામાં પણ સમર્થ છે, એટલા માટે વૈદિક ઋત્ર્યાઓમાં મનને 'दूरगमं ज्योतियां ज्योतिरेकम्' કહેવામાં આવેલ છે.

એક 'ધ્રવ નિયમ' સદા સ્મરણમાં રાખી લેવો જોઇએ. ત્રિગુણ સમુદાયનો એક અંશ 'રજોગુણ' સુષ્ટિના પદાર્થ માત્રમાં વિદ્યમાન છે. આથી જગતનો કોઇપણ પદાર્થ ક્યારે પૂર્શરૂપથી અચળ નથી હોતો, તો પછી અંતઃકરણના આ અંગ મન, બુધ્ધિ, ચિત્ત, અહંકાર તથા ઇન્દ્રિયકરણ જેવા તૈજસ દિવ્ય પદાર્થ, કે જે અવિનાશી તથા ચેતન 'જીવાત્મા' ના સંયોગ પરંપરા ક્રમથી સદા ચેતન જેવા બની રહીને ક્રિયારત રહે છે, ભલા કેવી રીતે નિશ્ચલ બની શકે છે ? ચેતન જીવાત્માનો ચિત્તની સાથે વ્યવધાન રહિત નિકટતમ સંયોગ સંબંધ હોવાના કારણે સંયોગથી ઉત્તમ જ્ઞાન અને ક્રિયાના રૂપમાં પ્રતિસણ પ્રાદુર્ભૂત થઇ રહેલ 'સૂક્ષ્મ પ્રાણ' આમરણ સ્વયં ગતિશીલ રહીને પાંચો કોશોના બધાં તત્ત્વોને સદા ગતિમાન બનાવી રાખે છે. ક્ષણભર પણ ગતિવિહીન નથી થવા દેતો. આ ક્રિયાના અભાવમાં માનવ જીવન એક ક્ષણ સ્થિર રહી નથી શક્તં. અહીં સુધી કે 'કૂટસ્થ આત્મા' પણ ચિત્ત સંચોગથી 'ચલસ્વભાવ' ભાસે છે. પરમ પુરુષ પરમાત્માના જડ પ્રકૃત્તિમાં નિત્ય વ્યાપક હોવાના કારણે પ્રકૃત્તિમાં સર્વત્ર ઉત્પન્ન થઈ રહેલી ક્રિયાને જોઇને એવું જ્ઞાત થઇ રહ્યું છે, કે ઇશ્વર જ આ તે, આવું-તેવું કરી-કરાવી રહ્યો છે. સર્વથા ચલ-અચલ અને ધ્રુવ જેવા દેખાતા સૂર્ય-ચંદ્ર, તારગણ, ધરા, પર્વત આદિ પણ પ્રતિક્ષણ થઇ રહેલ પ્રાકૃતિક, 'અવસ્થા પરિણામ' થી પ્રભાવિત છે, અને એવી તમામ સૂક્ષ્મતમ ક્રિયાઓ તથા પરિણામ-વિશેષ દિવ્ય દષ્ટિથી જોવામાં આવે છે. આ ત્રિગુણ સમુદાયને ગતિ ભગવત્ નિયમ 'ઋત્' અથવા સર્વવ્યાપી 'બ્રાહ્મી ચેતના' ક્ષારા પ્રતિક્ષણ મળી રહે છે અને મળતી રહેશે. જ્યાં સુધી કે પ્રલય નથી થતો. આ પરંપરાગત ગતિ ક્રમના કારણે જગતનો પ્રત્યેક પદાર્થ ચલ-સ્વભાવ છે, અને એક 'બ્રહ્મ' જ ફૂટસ્થ, નિત્ય, સત્ય, અપરિણામી અને અચળ છે.

આટલું બરાબર સમજી લો :- જીવન અ-તર્ક સંગ છે, મૃત્યુ અ-તર્ક સંગત છે, પ્રેમ અ-તર્ક સંગત છે, પરમાત્મા અ-તર્ક સંગત છે. કારણ કે, તર્કથી જીવી નથી શકાતું, તર્કથી મરી નથી શકાતું, પ્રેમમાં પણ તર્કને સ્થાન નથી, પરમાત્માની પ્રાપ્તિ માટે પણ કોઇ તાર્કિક ગણિત કામ નથી લાગતું. આ બધું નિશ્ચિત છે એમાં કોઇ તર્ક કર્ચેથી કંઇ મળવાનું નથી. તર્કથી મળે, કોઇ વસ્તુ ગણતરી પ્રાપ્ત થાય તે બહુ જ બજારૂ છે, અસ્થિર છે. અસ્થિર મનની નિપજ છે. આ જીવનમાં જે પણ અર્થ પૂર્ણ છે, જે મહત્વપૂર્ણ છે, ગઠન છે, આત્યન્તિક છે તે બધું જ આ-તર્ક સંગત છે. તર્ક તમારા જીવનની જન્મો જન્મની લાખો વર્ષોથી નીચેની તરફ વદ્દેનારી મનની એક ધારા છે. મનની, આદતોની લાંબી ધારા કે જે જન્મોજન્મમાં નિર્મિત કરવામાં આવી છે. કેવળ મનુષ્યના જીવનમાં નદિ, પશુ અને વનસ્પતિના જીવનની પણ. આપ એનાથી અલગ નથી, આપ એક લાંબા પ્રવાદના, ધારાના હિસ્સા છો અને હર એક આદત પાકી જામી

જારુી ગઇ છે. વાસ્તવમાં તે આપની પ્રકૃત્તિ બની ગઇ છે. આપ બીજી કોઇ પ્રકૃત્તિને નથી જાણતા. આપ કેવળ એક જ સ્વભાવ જાણો છો કે જે નીચે, નીચે અને વધુ નીચે વહેતો જાય છે. આ નીચેની તરફ વહેવું જ ધારા છે. જળનો સ્વભાવ અને મનનો સ્વભાવ સરખો છે જે સ્વાભાવિક રીતે નીચેની તરફ વહે છે, એટલે કે બહારના જગતમાં વહી રહેલ છે. શરીરનો પ્રત્યેક સેલ, મનનો હર એક અણુ આ એક લાંબી આદતોની ધારાનો એક હિસ્સો છે. તે એટલી એટલી ઊંડી છે અમને સ્મરણમાં પણ નથી આવતું કે તે ક્યાંથી આવી ?

પાણીને જમીનમાંથી બહાર ઉપર લાવવું હોય તો હેન્કપંપ લગાવવો પકે અથવા સબમર્શીબલ પંપની જરૂર પડે, પાણીને ભોંચતળીચેથી કવામાંથી ઉપર લઇ જવું હોય ઘરના માળ સુધી તો તેની નીચેની ગતિ સંયમિત કરવી પડે અને ઇલેકટ્રીક મોટર કામે લગાડવી પડે તો પાઇપ વાટે તે ઉપર ચડે છે અને જરૂરી ઉપયોગ કરી શકાય. તેવી જ રીતે મન પણ અધોગામી થઇ સંસારમાં વહી રહ્યું છે. બહારના જગતમાં ગતિ કરી રહ્યું છે. તેને સંયમિત કરી ગતિ બદલવી પડે તેની નીચેની તરકની ગતિ ઉપરની તરફ એટલે પરમ તત્ત્વ પરમાત્મા તરફ વાળવું પકે તો જ પરમાત્માના પૂજનમાં તે સહાચક થઇ શકે. જગતમાં બધા વૃક્ષ-વલ્લરીઓના મૂળ જમીનમાં નીચે છે એટલે તેના પગ જમીન પર છે. જ્યારે સંસાર વૃક્ષનું મૂળ જમીનમાં નીચે છે એટલે તેના પગ જમીન પર છે. જ્યારે સંસાર વૃક્ષરૂપે બીરાજમાન પરમાત્માના પગ (ચરણ) કહો કે સંસાર વૃક્ષનું મૂળ ઉપરની તરફ છે. તેમના પગ ઘોવા માટે મનનું ઉપરની તરફ વહેવું એ જ પ્રભુના પાદ પ્રક્ષાલનનું જળ (પાधમ) છે. ગીતામાં પણ કહ્યું છે કે :- 'कर्च्यमुलं अवः शाखा अन्वत्योडयं प्राहु र्कव्ययम्' આ એક એવું કાયમી પીપળાનું વૃક્ષ છે કે જેનાં મૂળ ઉપરની તરફ અને શાખા તથા પાન નીચેની તરફ છે. આપણે પ્રભુના પગનું પ્રક્ષાલન કરવાનું છે એટલે મનરૂપી જળ જે નીચેની તરફ ગતિ કરી રહ્યું છે સંસારમાંથી તેને વાળીને સંચમરૂપી પંપ વડે ઉપર તરફ ગતિ કરાવવાની છે. તો જ સાચા અર્થમાં પગ દોવારો, પાદ્ય અર્પણ થશે.

## ॥ ॐ श्री परभात्मने नमः ॥

### પંચય સ્થા

#### " सदाडमनस्कं अर्व्यम् । "

મનના તીરનું નિરંતર તેની તરફ લક્ષ્ય હોવું જ અર્ઘ્ય છે, અર્પણ છે.

પશુ સ્વતંત્ર નથી કારણ કે તેમની પાસે પસંદગી નથી. તે તેજ છે જે થવા માટે તે સર્જાયેલ છે. તેમની પાસે પોતાની કોઇ પસંદગી નથી. તેઓ સ્વભાવની, પ્રકૃત્તિની વિરુદ્ધ વર્તી નથી શક્તા, મનુષ્યનું મન જ મનુષ્યની સ્વતંત્રતા છે, એટલે એકવાર જે આધારભૂત છે તેને સમજી લેવું જોઇએ, મનની ખૂબી એવી છે કે જ્યાં વિશેષ ચોંટયું ત્યાં તે તદ્દરૂપ થઇ જાય.

"મન બન્યું પંખી મારું, જ્યાં ત્યાં ઊડી ઊડી જાય, જેવાં વૃક્ષે જઇ ચડે તેવાં ફળ તે ખાય…!"

આપ મનને અર્પિત પણ કરી શકો છો, આપ મનાઇ પણ કરી શકો છો, આપ વિરોધમાં પણ જઇ શકો છો, અને પરમાતમા પણ આપને બાદ્ય નથી કરી શકતા. તે મનુષ્યના ગૌરવની વાત છે. મન વડે તો મનુષ્ય મનુષ્ય તરીકે ઓળખાયો, માનસ વડે તો માણસ બન્યો. તે જ મનુષ્યના અસ્તિત્વનું સોંદર્ચ છે. એટલે મનુષ્ય જ એવું પ્રાણી છે કે જે કોઇ અર્થમાં સ્વતંત્ર છે. તે એ છે કે મનની સ્વતંત્ર સત્તા છે એટલે તે ભેટ થઇ શકે છે. આ સ્વતંત્રતાનો સદુપયોગ કરી શકો છો, યા તેનો દુરુપયોગ પણ કરી શકો છો.

મનનું તીર નિરંતર તેની તરફ લક્ષ્ય બનાવી તાકવામાં આવે (એ મનનું સરસંધાન જ) અર્ઘ્યમ્ છે, અર્પણ છે. આપનું મન સતત તેની તરફ સધાયેલું છે, લગાતાર તેની તરફ અને આપે તો સ્વયંને તેને અર્પિત કરી દીધો. પરંતુ જો કે મન સ્વતંત્ર છે, એટલે આ બદુ જ કઠણ છે, મુશ્કેલ પણ છે, તેના ક્યાંય પણ લગાડવામાં આવે, તેની ખાસ પ્રકૃત્તિ સ્વતંત્રતા છે, એટલે આપ જેનું એને ક્યાંય પણ લગાડો છો, તે વિદ્રોહ પણ કરે છે, તે વિદ્રોહી-બળવાખોર બની જાય છે.

કહેવાય છે પારાવાર ભરેલા રત્નોથી ભરેલા રત્નાકર સાગરમાં શેષશૈયા ઉપર ભગવાન સુતેલા છે. વિશ્વની અઢળક સંપદાની સ્વામિની લક્ષ્મી જેના ચરણની સેવા કરે છે. હજારો ફણાવાળો શેષનાગ જેને છાયા કરે છે. જ્ઞાનરૂપી ગરન્ડ જેનું વાહન છે. તમામ દેવતાઓ તેનું સ્તુતિ ગાન કરે છે. દેવર્ષિ નારદ વીણા લઇને નિત્ય જેનું નામ ક્રીતન કરે છે. એવા અનંત વૈભવવાળા ભગવાનને શું ખોટ છે ? કે જે વસ્તુનું અર્પણ કરી શકાય ? મનુષ્ય તેને શું અર્પણ કરી શકે છે ? શું આપી શકે છે ? શું હોઇ શકે છે તેની ભેટ ? આપણે તેજ અર્પણ કરી શકીએ છીએ કે આપણું છે, જે પોતાનું નથી તેને અર્પિત પણ કરી શકાતું નથી અને મનુષ્યે જે આપવા જેવું છે તે આપ્યું નથી અને સંદેવ તે ભેટમાં ચઢાવ્યું છે જે જરા પણ પોતાનું નથી. આપ ગાય આપી શકો, ઘોડા આપી શકો, જમીન-જાગીર-સંપત્તિ આપી શકો છો, પરંતુ એમાંથી કંઇપણ તો પોતાનું નથી. એટલે જેને તમે ત્યાગ કહી શકો છો પરંતુ ધર્મના નામ પર એક ચોરી છે. તો ભગવાનને શું અર્પણ કરવું એ પ્રશ્ન બની આપણી નજર સમક્ષ ઊભો રહે છે.

દા, પેલી વ્રજ વિનતાઓ (ગોપીઓ) એ ભગવાનનું મન દરણ કરી લીધું છે, તે પાછું આપવા માંગતી નથી. અહીં ગોપીઓનો અર્થ છે શરીરની ઇન્દ્રિયો તેની સાથે મન જોડાયેલું છે. તે મનને ઇન્દ્રિયો પાસેથી છોડાવીને આપણે ભગવાનને અર્પણ કરવાનું છે. આત્મરૂપી આરસાની ઉપલી સપાટીને મન એવું નામ આપ્યું છે. વિશેષરૂપે પ્રગટ ન થાય ત્યાં સુધી તે આત્મા જ છે અને મન નિ. ભક્તાધીન ભગવાન તેમ આત્માપરમાતમા મનરૂપ થઇ ઇન્દ્રિયોરૂપી ગોપીઓ સાથે રમણ કરે છે. વિશેષ રૂપમાં પ્રગટ થાય છે ત્યારે તેને મન એવી સંજ્ઞા આપવી પડે છે. એ મન અને મનોદર આત્મા એક થઇ જાય તેવું કરવાનું છે એટલે મનને ભગવાન (આત્મ સ્વરૂપ) માં અર્પણ કરવાનું ભેળવવાનું છે. મનને અમન કે નમન બનાવવાનું છે. મનનું અસ્તિત્વ વિલીન કરવાનું છે. એ જ અર્પણ છે એ જ અદર્થમ્ છે. નમન કરીએ એટલે બે દાથની દસ આંગળી જોડાય તે દસ ઇન્દ્રિયો નમનમાં કરાબદ્ધ થાય, માથું નમે એટલે મન, બુધ્ધિ, ચિત્ત અને અહંકારનું અર્પણ થાય. પછી અર્પિત કરવાનું બાકી રહેલું છે. આ જ અમનસ્ક ભાવ છે. જેમાં હું અને મારાપણાનો અભાવ થાય છે.

એકાગ્રતા મનની વિરુદ્ધ છે કારણ કે આપ તેને ક્યાંક એક બિંદુ પર કેન્દ્રિત કરવાનો પ્રયત્ન કરી રહ્યા છો. ક્યાંક એક જગ્યા પર, પરંતુ મન તો સ્વતંત્ર છે, ગતિમાન છે. સતત ગતિમાન છે. તે જીવે છે પણ ત્યારે કે જ્યારે તે ગતિ કરે છે. તે ત્યાં સુધી છે જ્યાં સુધી તે ગતિમાં છે. તે ગત્યાત્મક શક્તિ છે, એટલે જે ક્ષણે પણ આપ તેને સ્થિર કરો છો, આપ કંઇક અસંભવ કરવાની કોશિશ કરી રહ્યા છો. એટલે શું કરવું ? ધાર્મિક વ્યક્તિએ સંદેવ મનને પ્રભુમાં સ્થિર કરવાનો પ્રયત્ન કર્યો છે અને જેટલો અધિક તે પ્રયત્ન કરે છે તેને પ્રભુમાં સ્થિર કરવાનો એ શેતાનની તરફ જાય છે.

જેટલો આપ સ્થિરતા પ્રાપ્ત કરવાનો પ્રયાસ કરી કરશો, તેટલું જ મન અસ્થિર થતું જશે. જેટલા આપ તેને ચુપ કરવાનો પ્રયત્ન કરશો, તેટલો જ તે શોર મચાવશે, બૂમાબૂમ કરશે. જેટલા આપ તેને શુભ બનાવવા પ્રયાસ કરશો તેટલો અશુભ તેને લોભાવશે. આ મનના આધારભૂત નિયમ છે. એ તેટલો જ આધારભૂત છે કે જેટલો ન્યૂટનનો ભૌતિક શાસ્ત્રનો વિપરીત પ્રભાવનો નિયમ.

એટલે આપ જે કંઇપણ પ્રયત્ન કરવા ચાહો છો, આપ ક્યારે પણ ઉપલબ્ધ કરી શકશો નિ. આપ તેના વિપરીતને ઉપલબ્ધ કરશો. અને ત્યારે એક દુષ્ટચક્ર નિર્મિત થાય છે. જ્યારે આપ વિપરીતને ઉપલબ્ધ કરો તો આપ એ વિચારવા લાગો છો કે વિપરીત આટલું શક્તિશાળી છે કે મારે વધારે ઉગ્રતાથી લડવું જોઇએ. જેટલું વધુ આપ લડો છો, વિપરીત તેટલું જ અધિક શક્તિશાળી બનતું જાય છે, વિરોધી તેટલો જ અધિક મજબૂત થતો જાય છે. જે કંઇ આપ કરવાનો પ્રયત્ન કરો છો, તેનો પ્રભાવ તેથી વિપરીત કશે.

વિરોધી છે જ નિંદ, આપ તેને નિર્મિત કરો છો, કારણ કે આપ પોતાના મનને બાંધવા ચાહો છો. તે તો સહઉત્પાદ છે. એક બાય પ્રોડક્ટ કે જે એટલા માટે આપે છે કારણ કે આપ નિયમને જાણતા નથી. એટલે પછી શું કરી શકાય ? મનને પરમાતમાને અર્પણ કરવા માટે ? ને આપ પરમાતમા કોઇકની વિરુદ્ધ પસંદ કરશો તો પછી આપ ક્યારે પણ મનનું અર્પણ ન કરી શકશો.

કેવળ એક જ રસ્તો છે, પરમાત્માને સર્વની માફક પસંદ કરો, પરમાત્માને સમગ્ર તરીકે પસંદ કરો, પરમાત્મા જ સર્વસ્વ છે એમ સમજી પરમાત્માને સર્વન્ન, સર્વદા બધામાં જ જુઓ. જો શૈતાન પણ તમારી સમક્ષ આવે તો તેઓમાં પણ પરમાત્માનો અનુભવ કરો. ત્યારે તમે અર્પિત કર્યું છે અને ત્યારે અર્પણ સતત થઇ શકશે, વિના કોઇ તોડફોડ, વિના કોઇ અંતરાલથી, હવે કોઇ અંતર (ગેપ) સંભવ નથી. એટલે પરમાત્મા, ઇશ્વર, ગોડ શબ્દનો ઉપયોગ ઉપનિષદ્ નથી કરતા. તેઓ તે (ઘેટ) નો ઉપયોગ કરે છે. જેવો તમે પરમાતમાં જેવા નામનો ઉપયોગ કર્યો, શેતાનનું નિર્માણ થઇ જાય છે. તેઓ કોઇપણ સંજ્ઞા (નામ) નો ઉપયોગ નથી કરતા, તેઓ સર્વનામનો ઉપયોગ કરે છે. તેઓ કહે છે 'તે' આ 'તે' એવો છે કે પોતાનામાં સર્વ કંઇ સમાવીને રહેલ છે. સર્વ કંઇ, સર્વ જગ્યાએ, સર્વદા એટલા માટે છે. જો 'સર્વ'ની રીતે એટલે સર્વસ્વ તરીકે પરમાત્માનો ખ્યાલ કરી શકો છો, તો આપ અર્પણ કરી શકો છો. અન્યથી, વિપરીત નિર્મિત થઇ જશે, અર્પણ આપ પરમાત્માને કરશો અને થઇ જશે શૈતાનને.

આંશિક અર્પણ ગણિત હિસાબથી ખોટું છે. તે એક આંશિક વર્તુળની માફક છે કે વૃત્ત (વર્તુળ) નથી. એક વર્તુળ ત્યારે જ વર્તુળ છે જ્યારે તે પૂરું હોય. આપ એક આંશિક વૃત્તને વર્તુળ નથી કહી શક્તા. તે વર્તુળ નથી. અર્પણ યા તો સમગ્ર છે અથવા બિલકુલ જ નથી. આંશિક રૂપથી આપ અર્પણ કરશો પણ કેવી રીતે ? તે આંતરિક રૂપથી જે અસંભવ છે. આપ આંશિક પ્રેમ કેવી રીતે કરી શકો છો ? યા તો આપ પ્રેમ કરો છો યા બિલકુલ નથી કરતા. કોઇ સમાધાન સંભવ નથી. પ્રેમની કોઇ માત્રાઓનો સંભવ નથી. યા તો તે છે, યા તો નથી. બાકી બધી પ્રવંચના છે. ધોકો છે - છેતરામણ છે.

અર્પણ પણ એક સમગ્ર ઘટના છે. આપ છોડી દો છો, આપ સમર્પણ કરી દો કિન્તુ આપ એ નથી કહી શકતા કે હું આંશિક રૂપથી સમર્પણ કરું છું. શું મતલબ છે આપની ? એક આંશિક સમર્પણનો અર્થ થાય છે આપ અત્યારે પણ માલિક છે અને તેને પાછું પણ લઇ શકો છો. એક હિસ્સો જે પાછળ છૂટી ગયો છે ફરીથી પાછો મેળવી શકાય છે. તે કાલે ના પણ કહી શકે છે. એટલે એક સમગ્ર સમર્પણનો અર્થ થાય છે કે જેમાં પાછળ કંઇપણ શેષ બચતું નથી. કંઇપણ બચાવ્યું ન હોય. તેથી તે મેળવવા તમે પાછા ન વળી શકો. પરત આવવાનું સંભવ નથી કારણ કે ત્યારે પરત આવવા માટે કંઇ બચ્યુ જ નથી. એટલે જ અર્પણ સમગ્રતામાં પૂર્ણ છે. જ્યાં પણ તમે જશો ત્યાં તેને જ સામે હાજર જોશો. આ સમગ્રતામાં પૂર્ણ છે. આ લગાતાર તેની તરફ સદ્યાયેલ મન છે. ઉપનિષદ્દ કહે છે :- આ જ અર્પણ છે, શેષ સર્વ તો મિથ્યા પરિપૂરક છે.

### ॥ ॐ श्री परभात्मने नमः ॥ छङ्कं सूत्र

'' सदादीप्तिः अपार अमृतवृत्तिः स्नानम् । '' અંતર પ્રકાશમાં तथा અંતરના અનંત અમૃતમાં નિરંતર કેન્દ્રિત રહેવું જ પૂજાની તૈયારીને માટે સ્નાન છે.

પ્રકાશ સર્વાધિક રહસ્ચમય ચીજ છે. કોઇએ પણ આજ સુધી પ્રકાશને જોયો નથી, કોઇએ પણ નહિ અને કોઇપણ નથી જોઇ શક્વાનું પ્રકાશને ક્યારે પણ. પરંતુ આપણે એ અભિવ્યક્તિ ઉપયોગમાં લઇએ છીએ :- 'હું પ્રકાશને જોઉં છું' અને તેનું તાત્પર્ય છે કે 'હું વસ્તુઓને જોઉં છું, જે પ્રકાશ વગર નથી જોઇ શકાતી' ત્યારે આપ કહો છો કે અંધારું છે, પ્રકાશ નથી, તો આપનો શું અર્થ થાય છે ? આપનો એટલો જ અર્થ થાય છે કે હું અત્યારે વસ્તુઓને નથી જોઇ શક્તો. જયારે આપ ચીજોને નથી જોઇ શકતા. તો આપ એવો નિષ્કર્મ નિકાળો છો કે પ્રકાશ નથી. જયારે આપ ચીજોને જોઇ શકો છો તો આપ નિષ્કર્મ કાઢો છો કે પ્રકાશ છે, એટલા માટે પ્રકાશ એક નિષ્કર્મ છે બહારમાં અને બહારના જગતમાં પણ. એટલે જયારે કોઇએ અંત્પ્રવેશ કરવો હોય અને જયારે કોઇ એના માટે તૈયાર હોય ત્યારે અમારો ક્યો હેતુ હોય છે ?

જો આપ સ્વયંનો અનુભવ કરી શકો, જો આપ સ્વયંને જોઇ શકો તો તેનો અર્થ થશે કે ત્યાં પ્રકાશ છે. આ વિચિત્ર વાત છે. પરંતુ આપણે આના ઉપર ક્યારે પણ વિચારતા નથી. સંપૂર્ણ ઓરડો (રૂમ) અંધકારપૂર્ણ છે, આપ નથી કહી શકતા કે, કંઇપણ ત્યાં છે, કિંતુ એક વાત આપ કહી શકો છો :- 'હું છું' કેમ ? આપ પોતાને પણ જોઇ નથી શકતા. ઓરડામાં સંપૂર્ણ અંધકાર છે. કંઇપણ જોઇ શકાતું નથી, પરંતુ એક ચીજ માટે આપને પૂરો ભરોસો છે અને તે છે, આપનું સ્વયંનું હોવું. કોઇ પ્રમાણ આવશ્યક નથી. કોઇ પ્રકાશની કોઇ જરૂરત નથી. આપ જાણો છો કે આપ છો, આપને ખાતરી થાય છે કે આપ છો. કોઇ એક સૂક્ષ્મ, આંતરિક આલોક જરૂર હશે. અમને ભલે એની ખબર નથી, આપ ચાહે તેના તરફ સજગ ન હોવ યા જરા સરખા સજગ હોય કિંતુ તે છે.

આથી પોતાની દષ્ટિ અંદરની તરફ વાળી લો. અંઘારામાં ઉતરો. પોતાની આંખોને બંધ કરી લો, પોતાની બધી જ્ઞાનેન્દ્રિયોને બંધ કરી લો જેથી બહારના પ્રકાશની કંઇપણ ખબર ન પડે, અને હવે આપ અંદર પ્રવેશવા પ્રયત્ન કરો, અંદર જુઓ, પ્રથમ આપ સામાન્ય અંધકાર જોઇ શકો છો, કારણ કે આપ તેનાથી પરિચિત નથી. અંદર ઉતરતા જાવ. અંદર જે અંધારુ છે તેમાં જુઓ. તેની અંદર પ્રવેશ કરી જાવ અને ધીરે ધીરે આપને ઘણી એવી વાતોનો અનુભવ થશે. આંતરિક પ્રકાશ કામ કરવાનો આરંભ કરે છે. તે શરૂઆતમાં ધુંધળો હોઇ શકે છે. આપ પોતાના વિચારોને જોઇ શકો છો કારણ કે વિચાર અંદરની ચીજ છે. તે વસ્તુઓ છે. આપ પોતાના મનમાં ભરેલ ઘરવખરી પર પહોંચશો. અહીં ઘણો એવો સરસામાન ભરેલો પડ્યો છે. ઘણી એવી નિરાશાઓ, ઘણા વિચારો, ઘણા બીજ-વિચાર, આ રીતે કેટલીયે ચીજો ત્યાં ભરેલી પડી છે. જ્યારે આપ તેનો

અનુભવ કરવા માંડો તો પ્રથમ અંઘકારમાં અંદર પ્રવેશવાની કોશિશ કરો. ત્યારે હળવે પ્રકાશ થવા લાગશે અને આપને ઘણી વસ્તુઓનો અનુભવ થશે. આ એવો જ હશે જેમ આપ કોઇ અંઘકારપૂર્ણ ખંડમાં અચાનક ઘુસ્યા, અને આપને કંઈપણ જોવામાં ન આવે, પરંતુ ત્યાં રહો, તે અંઘકાર સાથે તાલમેળ બેસાડી લો, આપની આંખોને એ અંઘકારની સાથે બેસી જવા દો. આંખો એ કરવું પડે છે. તેને સમય લાગે છે. જયારે આપ બહારથી આવો છો તાપમાં-તડકામાં, બાગમાંથી પોતાના બેઠક રૂમમાં, તો આપની આંખોને તે મુજબ ફરીથી ગોઠવવી પડે છે. આપની આંખોને થોડો સમય લાગશે પણ તે થઈ જશે.

કોશિશ કરો, પ્રચાસ કરો, અંધકારની અંદર જુઓ, ઉતાવળ ન કરો, કારણ કે આંખની ચાંત્રિકતા જન્મો જન્મથી પાકી જામી ગઇ છે. આંખો બિલકુલ ભૂલી ગઇ છે. અંદર કેવી રીતે જોવું. આપે એને આ કામમાં ક્યારે લીધી નથી. એટલે અંધકારમાં જુઓ, અંધકારને જુઓ, અને દેર્ચ ન ગુમાવો. અંધકારની અંદર પ્રવેશ કરી જાવ, અંદર અંદર વધુ ઊંકે ઉતરતા જ જાવ અને આપ ત્રણ ચાર મહિનાનાં અભ્યાસ પછી આપ ઘણી બધી ચીજોને જોવા સમર્થ બની જશો, જેને માટે આપે ક્યારે વિચાર્યુ પણ નહિ હોય કે તે ત્યાં છે અને હવે પહેલી વાર, આપને ખબર પડશે કે વિચાર પણ માત્ર વસ્તુઓ છે. અને એની બાબત સજાગ થશો તો પછી આપ કોઈપણ વિચારને ક્યાં પણ રાખી શકશો. જો આપ તેને ફેંકવા ચાહો તો બહાર ફેંકી શકશો.

પ્રત્યેક ચીજમાં બહારની વિજાતીય શક્તિ છે, પ્રકાશ સિવાયની પ્રત્યેક ચીજ ચાલી રહી છે કોઇને કોઇ ઊર્જાથી કે કોઇને કોઇ જગ્યાએથી લેવામાં આવી છે. એક ફૂલ ખીલી રહ્યું છે, પરંતુ ઊર્જા લેવામાં આવી રહી છે. આપ શ્વાસ લઇ રહ્યા છો અને જીવી રહ્યા છો, પરંતુ ઊર્જા લેવામાં આવી રહી છે. આપની પાસે પોતાની કોઇ એનર્જી (ઊર્જા) નથી. કોઇપણ ચીજમાં નથી. સિવાય કે પ્રકાશમાં. કેવળ પરમાત્માનો જ ઊર્જા સ્તોત્ર છે. બાકી બધું તો બીજા પાસે મેળવેલું છે, આથી આપણે બધા તો ઉધારની જિંદગી જીવીએ છીએ. તે કેટકેટલા સ્ત્રોતો પાસે ઉધાર લેવામાં આવી છે. આથી અમારું જીવન શરતોની સાથે છે. જો એક પણ સ્ત્રોત ઊર્જા દેવાની મનાઇ કરી દે તો અમે મરી જઇશું. પ્રકાશ પોતાની ઊર્જાથી થાય છે વિના ઉધાર, સ્વઉત્પાદિત, અને નથી ઘકેલી શકાતો અને નથી ખેંચી લઇ શકાતો, અને એ ચાલે છે એ જ સર્વાધિક રહસ્થની વાત છે, આ ચમતકાર છે.

આપ ભોજન કરી રહ્યા છો, અને આપ શક્તિ લઇ રહ્યા છો. પરંતુ ભોજન સ્વાયં તેને પ્રકાશની મારફત લે છે. સૂર્ચના કિરણોથી, ભોજન ફક્ત માધ્યમનું કામ કરે છે. કારણ કે આપ પ્રકાશને સીધા લઇ શક્તા નથી. એટલે પ્રથમ તેને વૃક્ષો શોષી લે છે અને પછી તેઓ તેનું આ રીતે રૂપાંતર કરે છે, તેઓ તેને આ રીતે તૈયાર કરે છે કે આપ ઊર્જાને સીધા મેળવી શકો. એટલે તે માધ્યમનું કાર્ચ કરે છે, અને પ્રકાશ જ એક માત્ર ઊર્જાનો સ્ત્રોત બની જાય છે. એટલે જો બધી વસ્તુઓ નાશ પામે આ સંસારમાં તો પણ પ્રકાશ પર તેની કોઇ અસર થશે નહિ. કોઇપણ ચીજ નહિ બચે અને તે સમગ્ર જગત મૃત બની જાય, તો પણ પ્રકાશ જરા પણ પ્રભાવિત થશે નહિ. આ જગત ત્યાર પછી પણ પ્રકાશની ભરેલું હશે. પરંતુ જો પ્રકાશ ચાલી જાય, તો બધું મરી જશે. કંઇપણ જીવિત નહિ રહી શક્તું.

આ પ્રકાશ કેવળ વિજ્ઞાન માટે જ આધારભૂત છે એવું નથી, પરંતુ એ ધર્મને માટે પણ આધાર છે. આથી બીજો હિસ્સો જો આપ પદાર્થની અંદર પ્રવેશ કરી શકો છો તો પ્રકાશને પહોંચો છો. એટલે ધાર્મિક રહસ્થવાદીઓ સંદેવ જ કહ્યું છે કે :- 'અમને પ્રકાશનો અનુભવ થાય છે, અમે પ્રકાશને પ્રાપ્ત થઇએ છીએ', તે પ્રકાશ કે જે અંદર છે, તે જયોત કે જે અંદર જલી રહી છે.' બધા રહસ્થવાદીઓએ આ રીતની જ વાત કહી છે.

પ્રકાશ શુધ્ધતમ ઊર્જા છે. પ્રકાશ પદાર્થ નથી અને જ્યારે કોઇવાર અમને પદાર્થનો અનુભવ થાય છે તો તે કેવળ સઘન થઇ ગયેલ પ્રકાશ હોય છે. આથી પદાર્થનો અર્થ થાય છે. સઘન બની ગયેલ પ્રકાશ. જો પદાર્થ પ્રકાશમાં ભળી જાય છે, પ્રકાશમાંથી નીકળે છે. તો પછી જીવન કેમ નહિ ? અને જ્યારે કોઇ રહસ્યવાદી ગઢન ઊંડાણમાં અંદર જાય છે, તો તે ગઢન પ્રકાશમાં જઇ રહ્યો છે અને તે પ્રકાશ પર પહોંચે છે. આ અંદર ગઢન અને ગઢન જવાનું તાત્પર્ય છે કે પ્રકાશના મૂળ સ્ત્રોતને પહોંચવું એ છે. આથી બાહ્ય પ્રકાશ જ ફક્ત પ્રકાશ નથી, આપની પાસે અંત્પ્રકાશ પણ છે, કારણ કે તેના વગર આપ જીવી નથી શક્તા. તે આધાર છે. 'હોવું' એનો અર્થ છે પ્રકાશમાં સ્થિત થવું. આના સિવાય કોઇ બીજું અસ્તિત્વ નથી. એટલે જ્યારે આપ અંદર જાવ છો તો અવશ્યમેવ એક આયામને પહોંચશો અને જાણશો કે તે પ્રકાશનો પ્રદેશ અંતર્પ્રકાશ છે. આ અંતજ્યોંતિ અને આપનું જીવન એવી બે સપાટીનું નિર્માણ કરે છે. આપનું જીવન બાહ્યતમ સપાટી છે.

જે પ્રકાશ બહાર છે તે લગાતાર છે, કોન્સ્ટેન્ટ છે. પરંતુ તે આપને માટે લગાતાર નથી હોઇ શક્તો. સૂર્ચ ઉગશે અને આથમશે. સૂર્ચ નથી સ્વયં ક્યારે ઉગતો અને નથી અને ક્યારે આથમતો. પરંતુ પૃથ્વીને માટે ઉગે છે પણ અને આથમે પણ છે. પછી રાત આવે છે. એટલે બહારના પ્રકાશમાં આપ સતત નથી રહી શક્તા. કેવળ આંતરિક પ્રકાશમાં કોઇ ઉગવાનું યા આથમવાનું નથી, આથી સૂત્ર કહે છે - 'સતત કેન્દ્રિત રહેવું' લગાતાર. ત્યારે કોઇ રાત્રિ નથી હોતી ત્યારે પછી નથી કોઇ ડૂબવાનું કે આથમવાનું હોતું, કારણ કે કોઇ ઉગવાનું નથી હોતું, પ્રકાશ ત્યાં છે આપના સ્વરૂપની માફક, આપના અસ્તિત્વની માફક, આથી સતત આ પ્રકાશમાં કેન્દ્રિત રહેવું જ સ્નાન છે અને સ્નાનનો હેતુ છે સર્વ કાંઇ જેનાથી કોઇપણ ચોંટી ગયું હતું નષ્ટ થઇ ગયું, વળગેલું, લાગેલુ હતુ તે ધોવાઇ ગયું, એટલું જ નહિ રૂપાંતરિત થઇ ગયું. તે બધું પ્રકાશ જ બની ગયું.

આ અંતપ્રવેશના બે ભાગ છે - પ્રથમ આપને પ્રકાશનો અનુભવ થશે, પછી, આપને પોતાના આત્માનો, આપનું હોવું (સત્તા-બીઇંગ) ની સફાઇનો અનુભવ થશે. ત્રીજી વાત આપને અમૃતનો, અમરતાનો અનુભવ થશે. કારણ કે એકવાર અહંકાર (ઇગો) ખતમ થઇ જાય, આપ અ-મૃત (મૃત્યુ રહિત) થઇ જાવ છો. એકવાર આપ ગદન એવા આ આંતર-આલોકમાં પ્રવેશ કરી જાવ છો તો આપ તે અમરત્વને પ્રાપ્ત થઇ જાય છે.

પ્રકાશ વસ્તુતઃ સેતુ છે. સંસાર અને પરમાત્માની વચ્ચે, પરમાત્મા સંસારને નિર્મિત કરે છે. આ સૃજનાત્મક પ્રકાશથી, પ્રકાશ જ પ્રથમ સર્જન છે. અને પછી પ્રકાશ ધનીભૂત થાય છે, અને પછી જીવન વધે છે અને પ્રેમ ઘટિત થાય છે. અ-મૃત (સૃત્યુ રિદતતા) નો જ્યારે અનુભવ થઇ જાય છે. તો તે પ્રેમ બની જાય છે, ત્યારે આપ બીજું કંઇ જ નથી કરી શક્તા. ત્યારે એવું નથી કે આપ પ્રેમ નથી કરી કરતા. પરંતુ એવું છે કે આપ જ પ્રેમ થઇ જાવ છે. પ્રેમ જ તમારો ગુણધર્મ થઇ જાય છે, પ્રેમ આપનું કોઇ ફૃત્ય નથી, તે આપની સત્તા બની જાય છે.

પ્રકાશ છે અને પ્રકાશના બે ગુણ છે - પ્રકાશનું હોવું અને અસ્તિત્વનું હોવું. અત્યારે પણ પ્રકાશ અંતિમ નથી કારણ કે તેના બે ગુણ છે પ્રકાશ અને અસ્તિત્વ. ધર્મ કહે છે અસ્તિત્વ હોઇ શકે છે પ્રકાશ વિના પણ. પરંતુ પ્રકાશ અસ્તિત્વ વગરનો નથી હોઇ શક્તો. આથી એક પગલું આગળ વધીને ધર્મ કહે છે 'પરમાત્મા શુધ્ધ અસ્તિત્વ છે.' એટલે ધાર્મિક લોકોના આ શબ્દ યા આ વાક્ય 'પરમાત્મા છે' એ ભ્રાંતિપૂર્ણ છે, કારણ કે 'પરમાત્મા' અને 'છે' બંનેનો એક અર્થ થાય છે. 'મનુષ્ય છે' કારણ કે મનુષ્ય નથી એવું પણ થઇ શકે છે, એટલે મનુષ્યનું અને તેનું હોવું (હોવાપણું) બે અલગ અલગ વાતો છે કે જે જોડવામાં આવી છે તેવું 'ઘર છે' એ ખરું છે. ઘર છે તે નઢિ પણ હોઈ શકે આથી ઘર અને તેનું હોવાપણ બે અલગ બાબત છે એ જોડાયેલ વાત છે. ર્કિતુ પરમાત્મા છે એ કહેવું ઉચિત નથી. કારણ કે પરમાત્માનું તાત્પર્ચ જ થાય છે. 'હોવું' (હોવાપણું) 'ઇઝનેસ' આમ કહેવું 'પરમાત્મા છે' પુનરુક્તિ કરવી છે. એ એટલું જ અર્થદીન છે જેમ કે એવું એવું કે 'પરમાત્મા-પરમાત્મા' અથવા 'છે છે.' આ બધું અર્થદીન છે, બેકાર છે, 'હોવાપણું' એ જ પરમાત્મા છે. એટલે ધર્મ તેને અધિક ટૂંકું કરે છે, અને કહે છે કે જ્યારે આપ પ્રકાશમાં પ્રવેશ કરો છો. એટલે પ્રકાશ માત્ર એનું 'છે'માં,'તે' માં અસ્તિત્વમાં પ્રવેશ કરો છો. એટલે પ્રકાશ માત્ર એનું 'તે' નું પ્રભામંડળ છે. જ્યારે આપ પ્રકાશમાં પ્રવેશ કરો છો ત્યારે તેના પ્રભામંડળમાં પ્રવેશ કરો છો. કિંતુ આપ જે ક્ષણે પણ આ પ્રભામંડળમાં ઘુસો છો, આપ ખેંચી લેવામાં આવશો અને તેમાં કોઇ સમયનો અંતરાલ નિંદ રહેશે. કોઇ ગેપ નિંદ હોય સમયગાળાનો.

જે કંઇ આપે અત્યાર સુધીમાં સ્વયં જાણ્યું છે, તે તમામ મરી જેશે. આ સ્નાન છે મૃત્યુ. તે કે જે અત્યાર સુધીમાં આપે સ્વયંની બાબત જાણી રાખ્યું છે, સમજ્યા છો તે તાદાત્મ્ય, તે અહંકાર, વ્યક્તિત્વ બધું જ મરી જશે. કારણ કે એ તાદત્મ્ય, અહંકાર, વ્યક્તિત્વ, બધું જ મરી જશે. કારણ કે એ તાદત્મ્ય, અહંકાર, વ્યક્તિત્વ, એ બધું ધૂળ છે કે જે આપના પરમ અસ્તિત્વ પર જામી ગઇ છે. કેવળ આપનું શુધ્ધ અસ્તિત્વ બચશે નામ અને શક્તિ વગર. આ ક્ષણે તમામ અતીત અને ભવિષ્ય ત્યાં હશે. આ ક્ષણ શાશ્વત છે. આપ એટલા શુધ્ધ છો કે બધો સમય આપમાં એકત્રિત થઇ જાય છે. શુધ્ધ થયેલ અતીત ભવિષ્યને શુધ્ધ કરે છે અને આ ક્ષણ શાશ્વત બની જાય છે.

અને તે સૂત્ર કહે છે 'આ તૈયારીને માટે કરવામાં આવેલ સ્નાન છે.' કેવલ અત્યારે જ આપ પ્રવેશ કરી શકો છો અને અહીં સુધી આપને પ્રયાસ કરવાની જરૂરત છે. જે ક્ષણે આપ શુધ્ધ થઇ જાવ છો, જે ક્ષણે આપ આ સ્થાન પરથી પસાર થાવ છો, જે ક્ષણે પણ બધાં કર્મો ધોવાઇ જાય છે, આપને કોઇ પ્રયત્ન કરવાની જરૂરત નથી. આ બિંદુથી આપ પરમાતમાના ગુરુત્વાકર્ષણ ક્ષેત્રમાં પ્રવેશ કરી જાવ છો. આપ તેની અનુકંપાના ક્ષેત્રમાં છો. આ પૃથ્વીના ગુરુત્વાકર્ષણની માફક છે, કિંતુ આપને તેના ક્ષેત્રમાં પ્રવેશ કરવો પકે છે, તેને આપણે પૃથ્વીની પકડની બહાર ફેંકવું પકે છે, ગુરુત્વાકર્સણ ક્ષેત્રની બહાર, પૃથ્વીની ચારે બાજુ બસો માઇલ સુધી પૃથ્વીના ગુરુત્વાકર્ષણનો ઘેરાવ છે. જો આપ તે ઘેરાવમાં છો, તો આપ તરત ખેંચાઇ જશો. જો આપ બસો માઇલથી આગળ નિકળી જશો તો પૃથ્વી કંઇ પણ કરી શક્તી નથી.

પરમાતમા આપને નથી ખેંચી શક્તા જ્યાં સુઘી કે આપ પૂર્ણરૂપથી શુઘ્ધ નથી થઈ જતા. જ્યાં સુધી આપ સ્વયં પ્રકાશ નથી થઈ જતા. ત્યારે આપ તે ગતિથી પરમાત્મામાં પ્રવેશ કરો છો. આથી આ પ્રકાશમાં પ્રવેશ અંતિમ પ્રયાસ છે. એક વાર આપ શુધ્ધ થઇ જાવ, તો આપ ખેંચાઇ જવા લાગો છો. હવે આંપને જવાની જરૂર નથી. આપ ખેંચાઇ લેવામાં આવી રહ્યા છો. આ ગુરુત્વાકર્ષણ જ પ્રભુની કૃપાની માફક જાણવામાં આવે છે. પરમાત્માનું ગુરુત્વાકર્ષણ જ પ્રભુની અનુકંપા છે, આ અનુકંપા કોઇ મદદ નથી. તે કોઇ કૃપા પણ નથી. તે એક નિયમ છે કેવળ નિયમ, પરમાત્મા કોઇ પર અનુકંપા પૂર્ણ નથી, એવું નથી. તે કોઇ પક્ષપાત નથી કરતા. પૃથ્વી કેટલાક લોકો માટે ગુરુત્વાકર્ષણ નથી. જે ક્ષણે પણ આપ તેમાં પ્રવેશ કરો છો, નિયમ કામ કરવાનું શરૂ કરી દે છે. આથી એવું ન કહો કે પરમાત્મા અનુકંપાથી ભરેલો છે. નથી જ એ પરમાત્મા મદદગાર પણ, એમાં કરુણા એ ખરું નથી. પરમાત્માનો અર્થ છે અનુકંપાનો નિયમ, 'લો ઓફ ગ્રેસ'. તે નિયમ કામ કરવાનું શરૂ કરે છે જ્યારે એક વાર આપ સ્વયં જ પ્રકાશ થવા લાગો છો કે નિયમ તેનું કામ શરૂ કરી દે છે અને આપ ખેંચાવા માંડો છો. મેં કહ્યું કે પ્રકાશ જીવનનો આધાર છે. વિજ્ઞાન પણ આ કથન સાથે સહમત થઇ શકે છે. વિજ્ઞાન આ બિંદુ પર સમાપ્ત થઇ જાય છે. આની આગળ વિજ્ઞાનની પાસે કંઇ નથી. દ્યર્મની પાસે આથી આગળ પણ ઘણું બધું છે. કારણ કે, ઘર્મ કહે છે પ્રકાશની પાર પણ અસ્તિત્વ છે.

મનુષ્યનું મન કેટલું મૂર્ખતાના માર્ગે છે આપણે પ્રત્યેક વાતને ક્રિયાકાંડ બનાવી દઈએ છીએ અને મહત્વ ખોવાઇ જાય છે, બચી જાય છે કેવળ મૂર્ખતાપૂર્ણ ક્રિયાકાંડ. એટલે જ્યારે આપણે મંદિર જઈએ છીએ તો સ્નાન કરી લઈએ છીએ. ત્યાં નથી કોઈ સ્નાન. મંદિર તો અંદર છે અને સ્નાન પણ અંદર ત્યાં જ થાય છે. અને તે સ્નાન, ઉપનિષદ્ કહે છે કે અંતર આલોકમાં સ્નાન છે. અમૃતનું સ્નાન છે.

## આવમું સૂત્ર

### " सर्वत्र भावना गन्धः ।"

બધી જગ્યાએ (સદા સર્વત્ર) તેની અનુભૂતિ જ એક માત્ર ગંધ છે.

ભારતીય દર્શન અસ્તિત્વને બે ભાગમાં વહેંચે છે. આપણે કોઇ વસ્તુની પ્રત્યક્ષ જોઇ ઓળખાણ કરાવીએ ત્યારે પ્રથમ 'સૂત્ર' કહીએ છીએ. બાળક પણ કંઇ બતાવીને માંગે છે. ત્યારે 'આ, આ' કહીને બતાવે છે. આ એટલે 'इद' પ્રત્યક્ષ દેખાય તે જગત અને તેમાં રહેલી પ્રત્યેક વસ્તુની ઓળખાણ થાય છે. માટીનો ઘડો એ મૂળ સ્વરૂપે માટી જ છે. પરંતુ નામ આકાર મળ્યો એટલે ઘડો કહેવાયો. એટલે બધી માટીની વસ્તુથી અલગ થતાં ઘડારૂપ અહંકાર આવ્યો એટલે માટીની ન્યાતમાંથી બહિષ્ફત થયો. માટીનો વિયોગ થયો. ખરેખર, મૂળ તો માટી છે. માટીથી અલગ થયો નથી. માટી તેમાં જ રહેલી છે. છતાં આ વિયોગ દેખાય છે તે નામ આકારથી જ છે બાકી વિયોગ જુદા પાડવાનું છે જ નહિ.

ते हे नाशी शहाय, ते हे समकु शहाय. मनमां ઉतारी शहाय, हेना तरह आंगणी थींधीने संहेत हरी शहाय, हे हेने जतावी शहाय अने हे हे नोई शहाय, ते जधुं 'आ' छे. हे जधानो समावेश 'आ' मां थाय छे. ते शाश्चत नथी नाशवंत छे. अने ते हे हे नोई नथी शहातुं हिंतु हेनी सत्ता छे, ते हेने हे नाशी नथी शहातुं तो पण हेनुं अस्तित्व छे, ते हे हेनुं थिंतन न हरी शहाय, आम छतां पण ते विद्यमान छे ते सर्व 'ते' मां समाहित छे. अेटले 'इदम्' (आ) नो अर्थ थाय छे 'ज्ञान अने ज्ञेय' अने 'ते' (तत्त्) नुं तात्पर्य छे अज्ञात अने अज्ञेय. सत्यनो अर्थ थाय छे ज्ञात+अज्ञात. आ रीते सत्यनो अर्थ थयो आ + ते.

આ પ્રમાણે વસ્તુ માત્ર તરફનું 'આ પણું' સિઘ્ધ છે. સત્તા, સામાન્યપણું, વિવેકે જાણવાનું છે અને તેના ઉપર નામરૂપ જગત ચિત્ર છે. જેમ અંજીરીઆ સાડીમાં અભાસ તેનો તે છે, છતાં રંગ જુદા જુદા બદલાતા ભાસે છે, તેથી તે કેવા રંગની છે તે નક્કી થઈ શક્તું નથી, પરંતુ એ કપડું છે એ વાતમાં શંકા ઉઠતી નથી. એ જ પ્રમાણે સત્તાની વિલક્ષણતા નથી. 'છે પણું' દરેકમાં કાયમ છે. 'છે' 'છું' અને 'છીએ' એને 'છું છાં છું છાં' ગણવાનાં નથી, પણ તે પૂર્ણ હોવાથી સર્વને પૂર્ણ કરે છે.

સૃષ્ટિમાં જેટલા પદાર્થો માલુમ પડે છે, તેનાં નામ રૂપ જુદાં જુદાં છે, તો પણ તેનો સમાસ 'હું', તું અને 'તે' માં થઇ જાય છે. 'તું' અને 'તે'માં પણ હું પણું છે. આપણે કોઇને 'તું' કહીને બોલાવીએ, તો તે પોતાને 'હું' સમજી જવાબ આપે છે. એવી રીતે પશુમાં પણ 'હું પણું' છે અને પથ્થર વિગેરમાં પણ 'હું પણું' છે. આવી રીતે 'હું પણું' ઉપલક જોતાં અનેક દેખાય છે, પણ વિચારથી જોતાં એક જ છે, વચમાં અભાવ હોય તો એકના બે કહેવાય. આકાશમાં પણ 'હું પણું' છે. જે આકાર થાય છે તે એકબીજાની અપેક્ષાથી થાય છે. તેથી આકાર નિરાકારની કલ્પના કાઢી નાંખી 'હું પણું' છે તે જોવું.

મન એકાગ્ર હોય તો જ આત્મા છે ને નહિ તો શું નથી ? 'અહમ્ અહમ્' પ્રગટ છે અને 'ઇદમ્' તો 'ન સહમ્' માં આવી જાય છે. જો કે આખું મેદાન પડ્યું છે તો પણ થોડી જગ્યા પર ઘેરાવો કરી 'હું પણું' કીધું તેથી તેની બહારનું પારકું થયું. ચૈતન્ય મેદાનમાં 'હું પણું' છે નહિ. માટે હું ના સ્કુરણમાં 'ન હું' છે જ. અહમમાં ઇદમ્ કલ્પેલું છે જ. 'હું પણું' સ્વાભાવિક બનેલું છે, તેમાં વિશેષભાવે 'હું પણું' ઊઠ્યું, કે તેની સાથે 'ન હું પણું' (હું નથી) ઊઠે છે અને પારકાપણું થાય છે, તેથી જ ગ્રહણત્યાગ છે, નહિ તો સર્વ સદા પ્રાપ્ત જ છે.

પરમેશ્વર મનુષ્ય દ્વારા કલ્પના કરે છે. પછી તે ગમે તે મનુષ્યમાં પ્રેરે. સુધાર મનમાં કલ્પના ઉઠાવી ટેબલ કરે તો સૌને માન્ય. સૌ તેને ટેબલ તરીકે જુએ. નામ કદાપિ 'મેજ' અથવા બીજુંઆપે. તેવી જ રીતે મૂર્તિકાર મનની કલ્પનાથી મૂર્તિ બનાવે રામની, કૃષ્ણની કે બુધ્ધની પછી તેના સ્વરૂપને ધ્યાનમાં રાખી અલગ નામ રાખે. એ જ રામ, કૃષ્ણ કે બુધ્ધ તેને બધા નામ પ્રમાણે માન્ય રાખે. એ જ મુજબ જીવ સૃષ્ટિ, ઇશ્વર સૃષ્ટિ એવો વિભાગ પડ્યો છે. જીવ સૃષ્ટિ અહંકારની છે, ઇશ્વર સૃષ્ટિ નિરહંકારની છે. જીવ-ઇશ્વર એક જ છે, બે નથી, એકનાં જ બે પાસાં છે. ઉપલું પાસું ઇશ્વર છે, નીચલું જીવ છે. જીવ ઇશ્વર બે મળીને પરમાતમા નામ અપાય છે. જુદાં હોય તો કોઇ કોઇનું કબૂલ રાખે નહિ.

शे सत्ताथी पस्तु अने पस्तुने सिद्ध हरपानो डोण हरनारी छन्द्रियो सत्य लासे छे, ते अफंड सत्ता सर्पदा, सर्पथा, सर्पत्र प्रहाशी रही छे ते श सत्य छे. आयुं परोक्ष ज्ञान थाय तो आएस संसारने अडधो समश्रतो थयो अम मानपामां पिलंजने डोई स्थान नथी. हवे आपएो अपरोक्ष ज्ञान प्रदीप्त थपाने महापाड्य समश्रपानो श पिलंज छे. महापाड्य पेडी 'तत्त्वमिस' मां तत् अने त्वं ने पिषे असि पहनी सत्ता समश्रपी. असि नी सत्यता सर्पत्र प्यापड पए। छे, अने असि सिपाय जीशुं डांई श नथी तेथी तत् अने त्वं पहनी पोतानी असत्यता समश्र, तत् ते श त्वं ने तत् अने असि पहनी पोतानी असत्यता समश्र, तत् ते श त्वं ते श तत् असि पह आधारे छे अने असि पह ते श हुं छुं. अम सत्तानी ઉपरनी लासती स्झूर्ति सत्ताथी शुटी नथी. शुटी मने तो मिथ्या छे. अ निश्चय समश्रपामां आपे, तो संसारमां डोने ज्ञानी डोने अज्ञानी डहेपो ?

'હું મને ઓળખતો નથી' એમ કહેવું એ આત્મ હત્યારાનું કામ છે. આત્માનો સાક્ષાત્કાર થતો નથી એમ કહેવું એ ભૂલ છે. કુતર્કીઓ કહેશે કે તમને આંખ છે એમ તમે શા પરથી માનો છો. તમારી આંખ બહાર કાઢી તમે તેને કદી જોઇ છે ? આંખ બહાર કાઢી જોવાનું બનતું નથી, પણ હું જાણું છું કે મને આંખ છે, કેમ કે આંખ ન હોત તો હું દેખત કેવી રીતે ? આંખને કાઇ કાઢી જોવાની કે બીજાને બતાવવાની જરૂર નથી. તે જ પ્રમાણે ચૈતન્યનો ચમત્કાર હજારા-હજુર સર્વત્ર છે. દરેક ઠેકાણે, દરેક કામમાં, પ્રત્યેક ક્ષણે પ્રકાશી રહ્યો છે. તે જુદો હોય તો જુદો કાઢીને બતાવીએ કેની ? માત્ર અનુભવથી જોઇ લેવાનું છે. ભક્તિ કવિ નરસિંહ મહેતાએ અનુભવ્યું તે પ્રમાણે ગાયું છે કે :-

"અખિલ બ્રહ્માંડમાં એક તું શ્રી દરિ, જુજવે રૂપ અનંત ભાસે, ચિત્ત ચૈતન્ય વિલાસ તદ્ર્ય છે, બ્રહ્મ લટકા કરે બ્રહ્મ પાસે. દેદમાં દેવ તું, તેજમાં તત્ત્વ તું, શૂન્યમાં શબ્દ થઇ વેદ વાસે, પવન તું, પાણી તું, ભૂમિ તું ભૂદારા, વૃક્ષ થઇ કુલી રહ્યો આકાશે. ઘાટ ઘડ્યા પછી નામ રૂપ જૂજવાં, કનક કુંડળ વિષે ભેદ ન્દોચે, વૃક્ષમાં બીજ તું, બીજમાં વૃક્ષ તું, અંત તો દેમનું દેમ દોચે."

આત્મ સ્વરૂપ સર્વનું બીજ છે, નામ રૂપમાં તે જ પ્રગટ છે. પ્રદેશ જાય ત્યાં પોતાનું ક્રવ્ય લઇને જાય, નોટોના બંકલ હોય કે હુંડી લઇને જાય, તેમાંથી પછી વેચાતું જોઇએ તે મળે. માટે ક્રવ્ય એ જ બીજ ગણાય છે. તેમ લિંગદેહ એ પણ બીજ છે. કે જે વટાવેથી સ્થૂળ દેહ પ્રાપ્ત થાય. સ્થૂળ શરીર પડ્યું રહે છે અને લિંગદેહ અનુભવ સાથે બહાર પડે છે. આત્મારૂપી ક્રવ્યથી જયાં જાય ત્યાં આનંદની રેલ છે.

"ઘી મખ્ખન તો બહે ગયે, અબ રહે ગઇ એક છાશ હૈ, કસ્તુરી મૃગ કી પાસ હૈ, ઓર સૂંઘતા હે સો ઘાસ હૈ.

એક ફૂલ તો ભોતિક જગતનું જ પ્રગટ રૂપ છે, એક સુગંધ તેનું આધ્યાત્મિક રૂપ છે. આપ ફૂલને હાથમાં પકડી શકો છો, કિંતુ આપ એક સુગંધને હાથમાં નથી પકડી શકતા. એ ફૂલ ખરીદી શકાય છે કિંતુ સુગંધ ક્યારેય પણ નિંદ. એક ફૂલ સીમિત છે જયારે સુગંધ અસીમ છે. એક ફૂલ તો કોઇ એક સ્થાન પર છે, પરંતુ સુગંધ તો બધી જગ્યાએ વ્યાપક છે. આપ નથી કહી શકતા કે તે અહીં જ છે, આપ નથી કહી શકતા કે તે ત્યાં છે. તે પણ બધી જગ્યાએ છે, તે તો આવે છે ચાલી જાય છે. એટલે જ ઋષિ કહે છે ફૂલ નિંદ પરંતુ સુગંધ, એ સુગંધને પોતાની સાથે લઇ જાવ. ત્યારે કેવળ તમે વાસ્તવિક મંદિરમાં પ્રવેશ કરી શકશો, કારણ કે મંદિરની પ્રમાણિકતા મંદિર પર નિર્ભર નથી, તમારા પર નિર્ભર છે. જો તમે પ્રમાણિક હોવ તો મંદિર પર નિર્ભર નથી, તમારા પર નિર્ભર છે. જો તમે પ્રમાણિક હોવ તો મંદિર પણ પ્રમાણિક થઇ જાય છે, ત્યારે કોઇપણ મંદિર કોઇપણ સ્થાને કામ કરશે. તેમાં કોઇ ફરક પાઠનાર નથી.

આ સુગંધને પોતાની સાથે લઇ જાવ કે જ્યારે આપ પૂજા માટે જઇ રહ્યા છો. પરંતુ ત્યારે કોઇ જવાનું નથી, કારણ કે કોઇ મંદિર નથી. ત્યારે સર્વ કંઇ મંદિર જ બની જાય છે. જ્યારે આપ તેને સર્વત્ર અનુભવો છો તો ક્યાં છે મંદિર ? ત્યારે ક્યાં છે કાશી - મથુરા, ક્યાં છે મક્કા ? ત્યારે તે સર્વ જગ્યાએ છે. ત્યારે સમગ્ર અસ્તિત્વ જ મંદિર બની જાય છે. આ સુગંધને પોતાની સાથે લઇ જાવ.

# ॥ ॐ श्री परभात्मने नभः ॥

### आहमुं सूत्र

" दुक् स्वरूप अवस्थानं अक्षताः । "

પોતાના સ્વયંના સાક્ષી સ્વભાવમાં સ્થિર થઇ જવું જ અક્ષત છે કે જે છડ્યા વગરના અને અતૂટ (ખંડિત થયા ન હોય તેવા અક્ષત) પૂજા માટે ઉપયોગમાં લેવામાં આવે છે.

સંસાર આ શબ્દ જ અર્થસૂચક છે. સરી રહ્યો છે સમ્ચક્ પ્રકારે તે સંસાર એવો અર્થ થાય છે, માટે એ કામ તો પહેલાં કરી લેવાનાં ? આત્મા-આપણે પોતે ચોવીસે કલાક એકસરખા. જ્યાં સુધી શરીર ઇન્દ્રિયો, પ્રાણ, અંતઃકરણ છે. ત્યાં સુધી 'સાક્ષી' તરીકે બધાની પાછળ છીએ જ, ફક્ત એમાં દઢતા થયા કરે કે એ જ મારું અસલ સ્વરૂપ છે અને એમાં અહંતા (સોડહમ ભાવ) થયા કરે તો બધી બલા ટળે. શરીર, ઇન્દ્રિયો, અંતઃકરણ ચાલ્યાં જાય પણ હું તો હતો, છું અને રહેવાનો અને ત્યારે સાક્ષી ભાવ પણ કેવો ? શરૂશરૂમાં દઢતા થવા માટે શરીર વગેરેમાંથી 'અદમ્' ઉઠાવી સાક્ષીમાં અદમ્ ગોઠવવાનો છે, અને એ જ તપ, એ જ ચોગ, એ જ જ્ઞાન અને એ જ કર્મ કરવાનું છે. તપ, યોગ, ભક્તિ, જ્ઞાન કાંઇ જુદાં જુદાં નથી, પણ જ્ઞાનીઓ, જુદા જુદા સ્વરૂપે કથન કરે છે. અને તેથી જેમની સમજણ કાચી હોય છે તેની બુદ્ધિમાં વેમનસ્ય ઉત્પન્ન થાય છે. બધાનું સમાધાન કરતાં આવડી જાય તો કોઇ શંકાને સ્થાન નથી. ભક્તિ કરે તો પણ સારું યોગ કરે તો પણ સારું અને જ્ઞાન પ્રાપ્તિ કરે તો પણ સારું છે. સંસારને ભૂલવામાં શાંતિ છે. જેનાથી જે રીતે ભૂલાય તે રીત તેણે અખત્યાર કરવાની છે. પરંતુ શરત એટલી સમજીને ભૂલાય તો આનંદની જ5 જામી શકે. નહિ તો પછી વેવલાપણું, શુષ્કતા આવી જાય. ગીતાજીમાં જેને મિથ્યાચાર કહ્યો છે તે એકે સમજીએ એક અને આચરણમાં એથી ઉલટું બીજું. સમજણપૂર્વક આચરણ થાય તો મિથ્યાચારની સંભાવના રહેતી નથી.

આપણે શુધ્ધ સ્વરૂપ, વિશુધ્ધાનંદ, સાક્ષી ચૈતન્ય છીએ. ન માનીએ તો પણ એ વાત સત્ય છે. આપણું સ્વરૂપ દેદ, મન, ઇન્દ્રિયો વગેરેના ભાવોથી પર છે. જે બધી ગરબક છે તે મનની છે અને તે મન પણ ક્યારે થાય કે જ્યારે આપણા એક જ દેદને સત્ય માની તેના સંબંધીઓને સત્ય માનીએ ત્યારે. એ આપણો સુષ્પિત અવસ્થાનો દરરોજનો અનુભવ છે. જે અવસ્થા આપણે સુષ્પિત અવસ્થામાં અનાનતાથી અનુભવીએ છીએ, તે જ જાગ્રત અવસ્થામાં અનુભવીએ ત્યારે જ ખરી આનંદની ઝડી જામે છે. એટલે જાગ્રતમાં શરીર અને મનમાં અદં મૂકીએ જ નિ, પણ એ શરીર અને મનના વ્યવહારને જાણનાર 'હું' માં જ મૂક્યા કરવાનું છે. આપણાં એ શરીર અને મનના વ્યવહારને જાણનાર 'હું' છું એ સનાતન સત્ય છે. એ અનુભવે સમજાય છે. આપણી જેટલી ક્રિયા દરરોજ બદલાતી જાય, તે દરેક વખતે એટલું જ પૂછ્યા કરીએ કે આ ક્રિયા કરનાર કોણ ? એ ક્રિયા કરાવનાર કોણ ? અને હું કોણ ? એ ત્રણ પ્રશ્નો મૂક્યા જ કરીએ. બહાર બોલવાનું કાંઇ જ નિદે. આથી તરત જ સમજાશે કે એ ક્રિયા શરીર કરે છે,

અને મન તથા પ્રાણ ક્રિયા કરાવવામાં કારણભૂત છે. 'હું' તો તમામ ક્રિયાને (બધાને) સાક્ષી માફક જોયા જ કરું છું. એ ક્રિયાઓ થાય કે બંધ રહે ત્યારે પણ 'હું' તો છું જ. તે વખતે સાક્ષીભાવ રહેતો નથી. આ સાચી અનુભવની વાત છે. એ જ ખરી સ્થિતિ છે. એ અનુભવ જ દઢતાને પામવો જોઇએ. એ એટલે સુધી દઢ થવો જોઇએ કે જેમ આપણે શરીર છીએ, અને બ્રાહ્મણ, ક્ષત્રિય કે અમુક વર્ણના છીએ એ જેટલું દઢતાને પામ્યા છીએ તેવું થવું જોઇએ. એવી દઢતા ન આવે, ત્યાં સુઘી વખતો વખત ઉપર પ્રસાણે ગોઠવ્યા કરવું જોઇએ, આને ચોગ કહે છે. કોઇ આત્માની ભક્તિ કહે છે, કોઇ જ્ઞાન કહે છે અને કોઇ વિચાર કહે છે. એ ઝઘડામાં પડવાની આપણે આવશ્યકતા નથી. આપણે તો બધાથી પર છીએ. એમાં ભક્તિ નથી, યોગ નથી, કર્મ નથી, જ્ઞાન નથી, છતાં બધું જ છે.

હું શરીરની ક્રિયાઓ અને ક્રિયા કરાવનાર મન અને પ્રાણને જોનારો 'સાક્ષી' જીવનની પ્રત્યેક ક્ષણે હજરાહજૂર છું. એટલે હું શરીર, મન, પ્રાણ વગેરેથી પર એ બધાને જાણું છું. અને કોઇ જાણે નહિ. એથી શરીર, અન, પ્રાણ હું નહિ. જ્યારે હું શરીર નહિ त्थारे भारे डोઇ संબंधी निह, रोग निह, ४०भ भरण निह, भन निह, એटले सुज-हु:ज, કામ-ક્રોધ, લોભ-મોદ, રાગ-દ્વેષ, બંધ-મોક્ષ મારે કોઇ નિંદ, પ્રાણ નિંદ, એટલે ભૂખ-તરસ નહિ. જે કાંઇ થાય તે શરીર, મન, પ્રાણ વગેરેને થાય છે, મારે કોઇની સાથે કોઇ સંબંધ નहોતો. નથી અને રહેવાનો નથી.

ઘ્યાનમાં રાખો કે આપણે સૌ સાક્ષી આત્મા છીએ. જ્યારે મન વિદ્વળ બને છે ત્યારે દેહ-દષ્ટિ થઇ જાય છે. આત્મા વગર કંઇ થયું નથી-થવાનું નથી. આ દષ્ટિ આનંદપ્રદ છે. અને એ જ યથાર્થ દષ્ટિ છે. કોઇનું સાંભળશો નહિ. સમાધિ તો ત્યારે થાય જ્યારે સઘળાં સગાં સંબંધી દષ્ટિમાંથી સાક થઇ જાય, માલ મિલ્કત ઉપર જળ ફરી વળે અને જ્યાં ત્યાં ચૈતન્ય સમુક્રની રેલ રહે. સઘળા આત્મા આપ જ છો. જ્યાં ત્યાં આત્મા આપ પોતે જ છો, જુદા થયા નથી, જુદા થવાના નથી. આ જ યથાર્થ આનંદ સ્વરૂપ દષ્ટિ છે. આપણા પોતા (આત્મા) સિવાય કોઇ વિચાર આવવો ન જોઇએ. સૌથી પહેલાં શરીર અને મનથી અલગ થઇ વિચાર કરવો કે મારા સિવાય બીજું કોઇ દેખાતું નથી. જો હું નથી તો આ જગત ક્યાં છે ? મારા અસ્તિત્વ વકે જગત પૂરવાર થઇ શકે છે. હું આનંદ સ્વરૂપ છું, તો જગત પણ તે સ્વરૂપે છે. સઘળાં કામ સ્વાભાવિક થતાં રહે છે. તેમાં મારે સંકલ્પ શા સારું ઉઠાવવા ? સંકલ્પ કરવો એ જ સંસાર છે, હું પૂર્ણ દોઈને સંકલ્પ ઉઠાવું તો અપૂર્ણ બનું છું.

જેવું આપણું સ્વરૂપ છે તેવું જ જ્ઞાની, અજ્ઞાની, યોગી, ભક્તો અને જેને પતિત (પતન પામેલા) ગણે છે તે સર્વનું સ્વરૂપ છે. માત્ર તેના અનુભવવામાં ન અનુભવવામાં કરક છે. કોઈ એ પ્રસાણે કહે છે કે નહિ અથવા કેમ કરતા નથી એ વિચાર પણ છોડીએ. એટલી આસકિત પણ શા માટે જોઈએ ? આમ કરતાં બધી વાસનાઓ આછી-પાતળી થઇ જરો અને કોઇવાર તો એવું થઇ આવશે કે મારે જોઇએ શું ? મારે કોનો વિચાર કરવો ? મારે સંકલ્પ કેવો ? મારે કોને ચાદ કરવો ? સી સીના સ્થાનમાં બેઠાં છે. તેમાંથી આપણે તેમના આનંદનો ભંગ કેમ કરીએ ?

શરીર, ઇન્દ્રિયો, મન સો પોતાના સ્વભાવ અનુસાર કામ કરતા રહે છે. એ શરીર મનનું ચિંતવન કરશો નિંદ. એ શરીર મન વિચારવા ચોગ્ય નથી. જે કંઇ કામ સ્વાભાવિક મળી જાય તે કરતા રહેવું. આવી મળે તો ઠીક! ન મળે તો ચ ઠીક! આપની મસ્તીમાં રહેશો. વ્યવહારમાં જે જે કામો આવી પડે તે શરીર પાસે કરાવીએ અને તે પણ પ્રસન્ન ચિત્તથી. કદાચ કોઇ સમયે કામ બગડે તો બીજી વાર સાવધાન રહીએ, પણ કંટાળો લાવી મનને નિર્બળ ન બનાવીએ. આપણે કર્મ કરતા જ જઇએ પણ આસક્તિ વિના 'હું' અને મારાપણાની ભાવના વિના. કર્તવ્યનો બોજો માથે લઇ ફર્યા કરીએ તેમાં સિધ્ધિ નથી. જે કામ થાય તે કર્ચા કરવું. હા, તેમાં આળસ કે હરામખોરી પ્રવેશી ન જાય તેની સાવધાની રાખી તપાસતાં રહેવું. પછી તો ધીરે ધીરે જાણવા ન જાણવાના ભાવને પણ તિલાંજિલ આપવાની છે. કારણ કે ભાવમાત્ર અંતઃકરણ સુધી જ છે, 'હું મનના અગર અંતઃકરણના બધા ભાવોથી પર હતો અને રહેવાનો છું. એ બધા ભાવોને હું જાણું છું, મને કોઇ જાણતું નથી.' આટલો વિચાર કરીને ઊઠો ત્યારે ઊઠો, થોડી થોડી વારે વચમાં વચમાં મનનું મોન કરી શાંતિ જાળવી લેશો તો ઉપર ગયેલું મન સો ટકા ઠેકાણે આવી જશે. આ તો અનુભવ કરીને જોઇ લેવાની નક્કર બાબત છે. ચાહે હિંદુ, મુસલમાન, પારસી, બ્રિસ્તી, ચહુદી, જૈન હોય તે કરી જુએ છે, અને શાંતિ મળે છે કે નિંદ તે અનુભવી શકે છે, એમાં શંકા કરવા જેવું નથી. અલબત્ત, થોડી સુસંસ્કારી બુધ્ધિ હોય, જરા વધારે લગની લાગી હોય એવા જિજ્ઞાસુને સંત સમાગમ મળી જાય તો પછી આનંદનું પૂછવું જ શું ?

કરવાનું કંઇ નથી પણ આત્મામાં દઢતા ન હોય તો વખતો વખત થોડી થોડી વારે મનને આત્મામાં જોડ્યા કરવાની ટેવ પાડવાની છે. આમ કરતાં કરતાં ઘાટ બેસી જશે. આપણું અને સમગ્ર બ્રહ્માંડનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ 'આત્મા', સાક્ષી, પરબ્રહ્મ વગેરે છે. એટલે ઊઠીએ ત્યાં પ્રશ્ન પૂછતા જ ઊઠીએ કે કોણ ઊઠ્યું ? શરીર ઊઠ્યું શરીરને કોણે ઊઠાડ્યું ? મને ઊઠાડ્યું. અને 'હું' શું કરતો હતો ? 'હું' તો શરીર ઊઠ્યું, મને તેને ઊઠાર્સ્યું એ ક્રિયાને રાત-દિવસ સાક્ષી માફક જાણ્યા કરતો હતો, એ શરીર-મન વગેરે જાગતાં હતાં ત્યારે કે ઊંઘતાં હતાં ત્યારે પણ 'હું' તો એ અખંડિત જાગ્યા કરતો હતો. આરામાં કંઇ ફેરફાર થયો નથી, થવાનો નથી. શરીર-મન વગેરેના ભાવને લીઘે 'સાક્ષી' ભાવ કહેવો પડે છે, બાકી 'હું' સાક્ષી અસાક્ષી ભાવથી પર જ છું. 'હું' શું દુઃખને રડું કે શાંતિભાવનું વર્ણન કરું ? આ બ્રાહ્મી સ્થિતિ છે. આ સ્થિતિ અંત સુધી રાખવાની છે. જેને વિષયો અને મન ઉપર સંચમ નથી તેને માટે સરળ છે. જેને વિષયો ઉપર અને મન ઉપર સંચમ નથી તેને માટે અલગ છે. ખરું પૂછો તો આ વાત એટલી બધી સરળ છે કે નાનું બાળક, સ્ત્રી, પુરુષ, ભણેલો કે અભણ આટલું કર્યો કરે તો શાંતિમય જીવન ગાળી શકે. જગત તરીકે જોઇએ ત્યારે લાગે છે કે તે બદલાયા કરે છે. એ બદલાતા જગતને સત્ તરીકે માનીએ તો શાંતિ આવવાની ક્યાંથી ? એ બદલાતા જગતમાં એક અધિકારી તત્ત્વ રહેલું છે. તેનો અનુભવ સતત કરતા રહેવાનો છે. બંગડી વિકારી છે, સોનું અધિકારી છે. જગત એટલે જેને નામ અને રૂપ છે તે, આપ બધા અગાધ છો, આ સાડા ત્રણ હાથનું પિંજરું નથી એટલું તો ઘૂંટતા રહેજો.

મારે 'આત્માને' કોઇ વસ્તુની જરૂર નથી. સોના શરીર પ્રારબ્ધને આધીન છે. પ્રારબ્ધ વશાત્ જે મળવાનું હશે તે અવશ્ચ આવી મળશે. ન મળે તો તેની ચિંતા શા માટે કરવી ? મનને ભૂત-પિશાચની માફક અહીં તહી દોડવાની ટેવ પડી છે. હવે મનને રોકવા માટે 'હું આત્મા-સાક્ષી' છું. એવો હૃદચપ્રવંક (અંતરથી) અનુભવ કરતા રહેવો. અને તેમ કરવામાં શ્રમ નથી પડવાનો. આ જ સત્સંગ છે.

જ્યાં સુધી આ મન આત્મા-સાક્ષી-ચૈતન્યને મળીને શાંતિ નહિ મેળવે, ત્યાં સુધી એને અવિદ્યા છોડવાની નથી. અને અવિદ્યા હશે ત્યાં સુધી શાંતિ મળવાની નથી. તેથી મનને તો હરહંમેશ આત્મામાં સ્થિત કરવાનો પ્રયત્ન કરતા રહેવો. જ્યારે શરીર આપણં નથી ને આપણે શરીરથી જુદા છીએ, તો પછી તેના સંબંધીઓ આપણાં ક્યાંથી થશે ? આપણે તો શરીરથી જુદા છીએ અને રહેવાના એટલે હું આત્મા સિવાય બીજો કોઇ નથી એવું ચિંતવન કરવું શ્રેષ્ઠ છે. શરીર અગર અંતઃકરણ સાથે મારો સંબંધ છે જ નહિ અને થવાનો નથી. શરીર તો પંચમહાભૂતોનું છે અને તેમને આ શરીરનું દાન દેવું જોઇએ અને આવું દાન દેવામાં કંઇ ઉપકાર નથી, કારણ એ તેમનું છે. આપણા અહંકારે વચમાં પડીને તેને પોતાનું કરી લીધું હતું. તેમનાથી છીનવી લીધું હતું. આપણો સાચો અહંકાર આત્મામાં જોઇએ, જે જૂઠો-ખોટો અહંકાર શરીર અને મનમાં રાખ્યો છે તે ત્યાંથી ખેંચી લેવો જોઇએ. કારણ કે, શરીર આદિમાં અહં થવાથી મનુષ્યને સુખ-દુઃખના માર્ગમાં ફસાવે છે. અહં એ મોટી માચા છે. એને તોડવી એ યોગ છે, એ જ્ઞાન છે, એ ભક્તિ છે, એ કર્મ છે, જો થોકું સરખુંચે ઘ્યાન રખાય અને પોતાનાં સર્વ કર્મો પર નજર રાખે તો મનુષ્ય સીધો થઇ જાય અને 'આત્મા' સ્વરૂપમાં દઢ બને. કોઇ સ્વરૂપમાં એનો શોધવાની જરૂર નથી. એની પાછળ દઢતાથી મંડ્યા રહેવું જોઇએ. લોકોને જેટલા વાદ-ફિલસૂફી કરવી હોય તે કરવા દો. ઇન્દ્રિયોના ધર્મો બદલાવાના નથી, મનના ધર્મો પણ મનરૂપે બદલવાના નથી. 'હું અને મને' જો મનના ધર્મો દુઃખરૂપ થતા હોય તો તેથી પર રૂપ રહેવા પ્રયાસ કરવો. પણ મને તો કોઇ સ્પર્શતા નથી આમ જો દઢતા થઇ ગઇ તો માણસ તરીકેના જન્મની સાર્થક્તા છે.

શરીર, વાણી, મનથી આપણે પોતાની જ સેવા કરી રહ્યા છીએ. કોના ઉપર ઉપકાર કરીએ ? એટલે આપણા શબ્દકોષમાંથી ઉપકારની ભાવનાને રદબાતલ કરવી રહી. પણ સેવા શબ્દ રાખીએ તો તેમાં અહંકારની નિવૃત્તિ થાય છે, એ અહંકાર જ ભેદ ઉત્પન્ન કરી સુખ-દુઃખ, રાગ-દ્વેષ, વગેરે દ્વંદ્વને પેદા કરે છે, માટે એનો (અહંકારનો)

આ રીતે છેદ ઉડાડતા રહીએ.

જીવતાં જેને નિશ્ચય થઇ ગયેલો છે, જેણે પોતાના સાક્ષી સ્વરૂપને અનુભવ્યો છે અને આ બ્રહ્માંડ તથા બ્રહ્માંડો આત્મા સિવાય બીજું કોઇ તત્ત્વ જ નથી. તે જીવન્મુક્ત છે. તે જીવ તો હોવા છતાં સર્વ બંધનોથી મુક્ત છે. આવો જીવન્મુક્ત સર્વ વ્યવહારો કરતો છતાં વ્યવહાર કે કર્મથી બંધાતો નથી. કારણ કે તે દેહભાવે કે મનભાવે કાંઇ કરતો નથી. તે અહંકાર કે જે બધાનું મૂળ કારણ છે તેને દેહથી માંડીને અંતઃકરણ સુધી કશામાં મૂક્તો નથી. તે રાગ-દ્રેષ, સુખ-દુઃખ વગેરે દ્રંદ્રોથી પર હોય છે. તે સુખ દુઃખને ખરાં માનતો નથી. જયારે તે અનુભવે છે કે, મારો જન્મ જ નથી તો મરણને તો સત્ય જ માને જ કેમ કરી ? જયાં સુધી અંતઃકરણ છે ત્યાં સુધી સાક્ષીભાવનું કથન કરી શકાય. પણ જયારે અંતઃકરણનો અભાવ અનુભવાય, ત્યારે આ સાક્ષીભાવ કેમ કરી કહેવાય ? સાક્ષી ભાવની સંજ્ઞા પણ મુમુશુને સમજાવવા માટે છે.

શ્રીકૃષ્ણ પરમાત્મા ગીતામાં જુદા જુદા પ્રસંગે દેહ, મન, આત્માને પોતાના તરીકે કથન કરે છે. પરંતુ શ્રીકૃષ્ણ પરમાત્માનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ તો આત્મા સાક્ષી છે. ભક્તો દેહભાવે પ્રથમ શ્રીકૃષ્ણને ઉપાસે છે, પછી વધતા વધતા આત્મભાવે ઉપાસે છે અને છેવટે તે આત્મા બીજો કોઇ નથી પણ પોતે જ છે એમ અભેદરૂપે ઉપાસી છેલ્લે એ ભેદ-અભેદને ઉઠાવી મારામાં કોઇ ભાવ નથી જ. મારામાં તો બેપણું ચે નથી અને એકપણું પણ નથી. આ અંતિમ સ્થિતિ છે. આ સ્થિતિને વિજ્ઞાનની સ્થિતિ કે જીવન્મુક્તની સ્થિતિ કે બ્રાહ્મી સ્થિતિ કહે છે.

કેટલાક તત્ત્વનો એમ કહે છે કે :- મન અને વાણી આત્માને પહોંચી શક્તાં નથી એ ખરું, પરંતુ મનરૂપી મહાસાગરમાં ઊઠતા વિચારરૂપી તરંગોને આત્મા જાણી-જોઇ રહ્યો છે. એ જ પ્રકારે વાણી અને વાણીમાંથી ઉદ્ભવતા વચનોરૂપ તરંગોનો પણ આત્મા સાક્ષી છે.

શરીરને ભૂલવામાં સાચું આરોગ્ય છે. તેને આપણે ગાઢ નિક્રામાં ભૂલીએ છીએ. ત્યારે બીજે દિવસે સવારે આપણે ખૂબ જ સ્કૂર્તિ અનુભવીએ છીએ. આપ તો આરોગ્ય સ્વરૂપ છો. શરીરના સ્વભાવ પ્રમાણે તેમાં વધઘટ થાય, પણ આપના સ્વરૂપમાં વધવા-ઘટવાપણું છે જ નિંદ. રોગ સાથે જ્યારે મન જોડાય જાય ત્યારે શરીર ઉપર વધારે અસર થાય છે. એ વખતે ઊલટો વિચાર લાવવો અને ખૂબ આનંદ કરવો. આનંદમાં પ્રયત્નશીલ રહીશું તો આનંદ મળશે અને મોઢું દિવેલીયું રાખીશું તો પોતે દુઃખી થઇશું અને બીજાને અકારા થઇશું. મનુષ્ય માત્રને જો આ જ્ઞાન થઇ જાય તો આનંદનો પાર નથી. ઉપરથી બારે મેઘ મુશળધારે વરસે કે અગ્નિનો કોપ વરસે તો પણ તત્ત્વજ્ઞ સ્વરૂપસ્થ રહે છે. પોતાના સ્વરૂપમાં સ્થિત થતા જવાય તેમ તેમ શરીર ખૂબ ભૂલી જવાય છે. જયારે સ્વરૂપ સ્થિતિ ચાલતી હોય ત્યારે જપ, ભક્તિથી તેમાં અંતરાય નાંખવો નિંદ. જપ વગેરેથી શરીરને ભૂલી જવાય છે. પણ તે થોડીવાર માટે. પણ સ્વરૂપ સ્થિતિથી બમણો લાભ થાય છે, એક તો શરીરને ભૂલવાનો અને બીજો સ્વરૂપસ્થ થવાનો.

ઉપર પ્રમાણે વિચારતાં રહેવાથી આપમેળે શાંતિ આવતી જશે, થવાનું થાય છે, ન થવાનું થતું નથી થતું, પણ હું તો શાંત સ્વરૂપ જેમનો તેમ છું. મારામાં તો કાંઇ થતું નથી કે થવાનું છે. હું તો આનંદ સ્વરૂપ ચૈતન્ય સ્વરૂપ સાક્ષી છું. શરીર અને મનના વ્યાપારો

અને સ્પર્શી શક્તા નથી.

જ્યાં શરીરને ભૂલવાની વાત છે, ત્યાં આ બધું અદ્યોગતિએ લઇ જનારું છે, માટે જીવન્મુક્ત પુરશ્વો તે તરફ દષ્ટિ જ કરતા નથી. જીવન્મુક્ત દશામાં આ જગત જોતાં,

આખું સાક્ષી સ્વરૂપ નજર સમક્ષ હાજર થઇ જાય છે.

જીવન્મુક્ત થયેલા મનુષ્યની ઓળખાણ આ રીતે થાય છે, તેઓનું મન જાણે બ્રહ્મનું ધ્યાન કરતું હોય, વયન જાણે સ્તુતિ કરતું હોય, અને ચરણ જાણે (બ્રહ્મની) પ્રદક્ષિણા કરતા હોય એમ પોતાને જણાય છે. ષક્રિયુઓ ષક્ષિત્રો બની રહે છે. ક્રોધ સમનું રૂપ લે છે. અભિમાન સન્માનનું રૂપ લે છે, કપટ સરળતાનું રૂપ લે છે. લોભ સંતોષનું રૂપ લે છે. મોહ પ્રેમનું રૂપ લે છે. કામ પૂર્ણ કામ અર્થાત્ વાસના રહિત થતો જાય છે.

જે જે પદાર્થને આપ જાણો છો તેનાથી આપ ન્યારા છો. શરીર, મન વગેરે બધાના વ્યવહારને જાણનાર સાક્ષી પણ આપ છો. આપણે ન હોતા જાણતા ત્યારે પણ તેમ હતું. જાણીએ છીએ ત્યારે તેમ છે અને ભૂતી જઈએ કે ચાદ ન આવે તો પણ તેમ જ છે, એમાં શંકા હોવી ન જોઈએ. આ બધાનો અનુભવ છે તે જ અક્ષત છે, અતૂર અને અખંડિત ભાવ છે. તેને પરમાત્માની પૂજામાં ઉપયોગમાં લેવાનો છે. તે અક્ષતરૂપ ભાવનું અર્પણ એટલે જ સૂત્ર મુજબ - दृक् स्वरूप अवस्थान अक्षताः 1 છે.

## ાા ૐ શ્રી પરમાત્માને નમઃ ॥ **નવમું સૂત્ર**

" चिदाप्तः पुष्पम् । "

ક્યા ફૂલ છે કે જે પૂજાને માટે ઉપર્યુક્ત હોઇ શકે છે ? ચૈતન્થથી ભરપૂર હોવું તે પુષ્પ છે.

'चिति संज्ञाने' धातुथी 'ચિત્ત' શબ્દ બને છે. એનો અર્થ છે 'ज्ञान प्राप्तिनुं साधन'. આ ज्ञान स्पर्ग 'જીવાતમા' ના સંચોગથી અથવા પ્રતિબિંબના પડવાથી બિંબ-બિંબી ભાવને પ્રાપ્ત થાય અને ચેતનવત્ બનીને 'જીવાતમા' ને માટે ज्ञान तथा કર્મ દ્વારા સમસ્ત ભોગોનું સંપાદન કરે છે. જીવાતમા સહિત તમામ સંસ્કારો અથવા વાસનાઓ તથા સ્મૃતિને બીજરૂપમાં અવ્યક્ત ભાવથી અવધારણ કરનારા, આત્મ સંચોગથી સદા વિશેષ પ્રખ્યાશીલ અથવા સુદીપ્ત અને ગતિશીલ બની રહી 'સૂક્ષ્મપ્રાણ' રૂપી કિયા અથવા જીવની શક્તિના ઉત્પાદક જીવાતમાના સ્વરૂપના પ્રકાશક કે ઘોતક, આત્મ સંચોગથી સદા ચેતન જેવું ભાસનાર, અને સંકોચ વિકાસશીલ હોવાથી મદચમ પરિમાણી, જ્ઞાનવાસના પ્રધાન ચિત્ત છે.

'બ્રહ્મ' અને પ્રકૃત્તિના નિત્ય વ્યાપ્ય-વ્યાપક ભાવ સંબંધને કારણે મहાપ્રલચના પછી ફરીથી 'બ્રહ્મ' ના ઇક્ષણ દ્વારા 'સર્ગ'નો આવિર્ભાવ થાય છે, ત્યારે અવ્યક્ત પ્રકૃત્તિથી સર્વ પ્રથમ મहાઆકાશ, કાળ, દિશાની પછી 'મहત્ત-સત્ત્વ' આજ તમામ વ્યષ્ટિ-ચિત્તોનું નિર્માણ કરે છે, એટલે વ્યષ્ટિ-ચિત્તોની ઉત્પત્તિનું ઉપાદાન કારણ તથા 'બ્રહ્મ' નિમિત્ત કારણ છે. 'चितं हि प्रस्त्या – स्थिति शीलत्वात् त्रिगुणम्' (योग.वा.१/ सू.२) સૂત્રના વ્યાસ ભાષ્યમાં પણ ચિત્ત પ્રખ્યાશીલ-પ્રવૃત્તિ-સ્થિતિ શીલતાને કારણે

ત્રિગણાત્મક જ છે.

ચેતના, જ્ઞાન તથા કિચાનો સાક્ષાત્કાર-જ્ઞાન તથા કિચાને પૃથક્ નથી કરી શકાતી, એટલે એ બંને એક સાથે જ પ્રત્યક્ષ થાય છે. પ્રકૃત્તિના ત્રિગુણ સમુદાયનું પ્રથમ નિર્માણરૂપ 'મહત્' ના કાર્ચાત્મક અંશભૂત આ 'ચિત્' જયાં પદાર્થીનું પ્રકાશક છે, ત્યાં જકત્વનું પરિણામ હોવાથી 'જક' પણ છે, પરંતુ એ ચેતનવત્ કાર્ચ કેવી રીતે કરે છે ? આ તથ્યને સાક્ષાત્ કરવાનું છે. જ્ઞાનની સાથે જ ચિત્તમાં આત્મ સંયોગથી નિરંતર ઉત્પન્ન થઇ રહેલ કિચાને પણ જોતા રહેવાનું છે, કારણ કે જ્ઞાન અને કિચા એ બંને સ્વરૂપતઃ જુદા હોવા છતાં પણ અહીં આગળ સૂશ્યતા હોવાને કારણે અભિન્ન પ્રતીત થાય છે. એટલે ચિત્તમંકળના મધ્યમાં ધ્યાનના તીવ્ર કુશાગ્ર વિજ્ઞાન દષ્ટિથી નિશ્ચલ રૂપથી જોવાની આવશ્યકતા છે. ચિત્તમંકળના અંતઃકેન્દ્રમાં સ્થિત એક સજીવ કણના સમાન પ્રતીત થઇ રહેલ સુદીપ્ત, સુંદર આત્મા પોતાની સત્તાથી પ્રતિબિંબિત, અતિ સૌમ્ય, આલ્હાદક સૂશ્ય જેવી આત્મા અથવા જ્યોતિને ઉત્પન્ન કરે છે, અને અતિ તીવ્ર કિતુ અદશ્ય જેવી ગતિથી આ આભા ચિત્તમંકળના કણકણને વ્યાપ્ત કરતી અને પોતાની ચેતનાથી રંજિત રહી ચિત્તમંકળના કિનારાઓ તરફ વધતી ચાલી જાય છે. તાંબામાં જેમ વિદ્યુત અદશ્ય ગતિથી તરત જ ફેલાઇ જાય છે, તેવી રીતેની પ્રક્રિયા આ

સમચે 'ચિત્તમંડળ' માં પણ થાય છે, માનો ગતિ પર બેસીને જ જ્ઞાન પ્રકાશ ચેતના ચાલી રહી છે. ચેતનાથી જ્ઞાનની સોમ્ય જ્યોતિને ચિત્તની 'પ્રખ્યાશીલતા' સૂક્ષ્મ લહેરો જેવી પણ ચિત્તના પ્રકાશથી એવી પ્રતીત થાય છે, જાણે વહેતા જળમાં દૂધીયો રંગ મળ્યો હોય અને તે વહેતા જળને આદિત્ય રશ્મિઓ અધિક ભાસ્વર બનાવી રહી હોય. र्डितु सत्य प्रधान निर्भण જળની धवसता तो 'ચेतना या ज्ञान' नी જ्योति છે. અने એની ક્રિયા ચિત્તની ચપળતાની ધોતક છે. જળની ધવલતાના દર્શન તો નેત્રોથી થાય છે. એવી રીતે અહીં ચિત્તમાં ક્રિયાનું જ્ઞાન થાય છે. આ સ્થિતિમાં થોડા વધારે ઊંડાણથી જોઇએ તો આ રહસ્ય પણ સ્પષ્ટ આવેલી ચેતના જ છે. જેમ લોખંડમાં પ્રવિષ્ટ થઇને અગ્નિ પોતાના સ્વરૂપથી રંજિત યા આત્મ સાત્ કરીને લોખંડને પણ અગ્નિવત્ બનાવીને પોતાના તેજથી પ્રકાશ અને દાહ્યુક્ત બનાવી છે, ત્યારે લોખંડ પણ અગ્નિ સમાન પ્રકાશને ફેલાવી સમીપવર્તી પ્રદેશ તથા પદાર્થીને પ્રકાશિત તથા સંતપ્ત કરી નાખે છે. આ રીતે 'આત્મતત્ત્વ' થી પ્રાપ્ત 'જ્ઞાન' તથા 'ગતિ' થી વ્યાપ્ત યા અનુરંજિત થચેલ જક ચિત્ત ચેતનવત્ બનીને આ બધા વ્યાપારને દર્શાવે છે. આ બધાં દશ્ચ આ ચેતનની 'ચેતનવત્તા' નો સાક્ષાત્કાર છે. જો પોતાનાથી જોઇ શકો છો. આ રીતે અહીં આત્મતત્ત્વના જ્ઞાન અને ક્રિયા ચિત્તની ચેતન સત્તાનો સાક્ષાત્કાર. તથા ચિત્તના કેન્દ્રમાં દેખાતા સજીવ સૌમ્યકણ, સમાધિની અવસ્થામાં એવું પણ યોગીઓએ જોયું છે કે જેમ એક એક મોતીને શોધવાનો મહાન પ્રયત્ન કરે છે, એવી રીતે સમાધિની દિશામાં મહાન પ્રચલ્ન કરવો પડે છે. આગળ ભવિષ્યમાં જ્યારે આ રીતે 'આત્મસ્વરૂપ' દિવ્ય નેત્રો દ્વારા દર્શનનો વિષય બની શકે તો આત્માની સમીપ જ ચિત્તમંડળમાં વ્યાપ્ત સૂકમાતિ સૂક્ષ 'બ્રહ્મ' નું દર્શન પણ થઇ જશે. અહીં ચિત્ત-ચેતના અને જ્ઞાન વિષે થોડો વિગતે વિચાર કર્યો કારણ કે અહીં સૂત્ર નવ તથા આગળના સૂત્ર દશ તથા અગિયારમાં 'ચિત્ત' જ કેન્દ્ર સ્થાને છે. તે સમજવા માટે પણ આ વિગત પૂર્ણ વિચારણા આવશ્ચક બની ગઇ છે.

દે પુણ્યાતમા, પુણ્યકર્મન, પૂણ્યમૂર્તિ! ચાલો થોડું આગળ વઘીએ અને સૂત્ર નવ - 'चिदाप्तः पुष्पम् T' ક્યા ફૂલ છે કે જે પૂજાને માટે ઉપયુક્ત હોઈ શકે છે? ચૈતન્યથી ભરપૂર હોવું તે પુષ્પ છે. આમ કહીને પૂજાનો પુષ્પો તરફ સંકેત કર્યો છે. ઉપનિષદ્દારે તે તો માત્ર પ્રતિક છે. ચેતનાને માટે ફૂલોનું આ પ્રતિક ઘણા બધા અર્થો ધરાવે છે. ખાલી આ એક પ્રતિક જ નથી. પૂર્ણ ચૈતન્ય થવું, સજાગ થવું, ચેતના વસ્તુતઃ એક વિકાસ છે. મનુષ્ય જ્યારે ખીલે છે, ત્યારે તે પોતાના એક અંતિમ બિંદુ પર પહોંચી જાય છે. અચાનક એક વિકાસનો વિસ્ફોટ થાય છે. તે જ ચેતનાનું પુષ્પ રૂપે ખીલવું છે. અહીં એક એવી અનોખી પૂજાની વાત છે, બહારથી ખરીદેલા કે માંગી આણેલા બહારના ઉધાર ઉછીના ફૂલની વાત નથી. બહારના પુષ્પો માત્ર પ્રતિક છે. એ કામ આવશે નહિ. આપના સ્વયં વિકાસની આવશ્યક્તા પડશે, અને કેવળ તે જ સ્વીકૃત થશે.

પ્રિતિનું પુષ્પ ખીલે છે, મિલનની જુદાઇમાં, પુષ્પના રંગ જુદા છે, જીવનના ઢંગ પણ જુદા, પાત્રો અલગ, પુષ્પો અલગ, રંગમાં જુદાઇ છે, સુગંધમાં હોતું નથી અંતર, નિરંતર વ્યાપે સર્વમાં, શરીર બાંધી શકે છે રાજા, વિચારો ન આવે બંધનમાં, સમાવો પાણી કોઇ પાત્રમાં, સમંદર ભરશો કેમ નાની ગાગરમાં ?

રાગથી, અનુરાગથી ખીલી રહ્યું છે પુષ્પ, ચિદાકાશમાં વિલસી, વિકસી રહ્યું છે પુષ્પ. આવી ક્યાંથી તાજગી, સ્કુર્તિ આવી ક્યાંથી ? કોઇ તને શું પૂછે - ન પૂછે, તું જ તને પૂછતો નથી ? ચૈતન્થથી ચિત્ત પ્રગટ્યું, તેમાં સભર તું જ, જીવન મારું પુષ્પ ગુચ્છ, બાકી બધું એ તુચ્છ ? ગમો ગયો, અણગમો ગયો, તું હસતું ખીલતું પુષ્પ, જાણ નારે જાણ્યું, પામનાર પામ્યો જેનું હતું તે ફૂલ. કોણ પૂજારી ને કઇ પૂજા ? ભેદ ભરમ જગ રૂએ, તું તો રહ્યો સાક્ષી 'શરદ' પૂજા થતી નિત્ય જુએ.

ખીલી રહ્યું છે એક ફૂલ, અ-મનના ચમનમાં, જાગી ગયો છે માળી ન-મનનના અનુગમનમાં. એમાં નથી રાગ કે નથી રંગ, સ્વયં મશગુલ સુગંધમાં, મહેક ભરી કોણે એના અંગ-અંગમાં, આવ્યું તે કોના સંગમાં. સંગ હોય તો જ રંગ આવે, રાગ-અનુરાગ રહે પ્રસંગમાં. 'શરદ' સમજે એટલું, ફૂલ બનાવ્યું તેને ચઢે હું રહું અસંગમાં.

હસ્ત કમળને, કમળ હસ્તમાં, કમળા-લક્ષ્મી વસી કમળમાં, કમલેશ વિષ્ણુ ઉભા જેયા, સાગર-સંસારના વમળમાં. પણ લેપાતા નથી, એ જળમાં, હસ્તે કમળને ચરણ પણ કમળમાં, પંચમુખી ગાયત્રી તેમાં બિરાજે, બ્રહ્મા પ્રગટે તે જ કમળમાં, પંચમુખી ગાયત્રી તેમાં બિરાજે, બ્રહ્મા પ્રગટે તે જ કમળમાં, પંચમુખી પાયે વિરાજે, વાગ્દેવી-શારદા શોભે શ્વેત કમળમાં, બુદ્ધ, મહાવીર ને તિર્થંકર, સંસારના સૌ તે ત્યાગી, અનુરાગ શું રહ્યો પુષ્પમાં ? કમળાસને સૌ તે શોભે, શિવને પણ કમળ પૂજા, શિવરાત્રીએ ખૂબ ગમે, ભોળાનાથને માથું નમાવી, સહસ્ત્ર પદ્મે સૌ નમે, સુખ નથી શું સ્વર્ગમાં, રતનો ને રતનાકરમાં ? કલ્પવૃક્ષને ત્યાગી બેઠા, શું સ્વર્ગદિક પણ છોડી ? દોડી આવ્યા ધરા તલ પર, હસી-વસી રહ્યા પુષ્પોમાં. અમળ-કમળનો ભેદ ન જાણું, કોઇ મને સમજાવો, 'શરદ' તો દર્શનાભિલાષી, શું સુગંધ પુષ્પને શોધે ?

ખરેખર, એ બહુ જ કોમળ છે, બહુ જ નાજુક અને લગાતાર એને બતાવવું પકે છે: કેટલાચે દિવસો, કેટલાચે વર્ષો, કેટલાચે જીવન. પરંતુ એક વાર પ્રારંભ થઇ જાય, એક વાર બીજ તૂટી જાય, અંકુર જરૂર ફૂટશે. પછી તો છોક વૃક્ષ બનશે જ અને એમાં ફૂલ જરૂર ખીલશે. ચૈતન્થથી સભર હશે. એ પુષ્પો પ્રભુ જેની પ્રતિક્ષામાં છે જરૂર તેના ચરણોમાં અર્પણ થશે એકને એક દિવસ જરૂર.

તે ફૂલોનું ખીલવું, તે વિકાસ જ ઘર્મ સંબંધિત છે, મનુષ્યને ફૂલની માફક ખીલવું એ જ ધર્મનું ચિંતન છે. ખીલેલા પુષ્પની સુગંધને કોઇ રોકી શક્યું નથી, કોઇ રોકવાનું નથી, એ સર્વત્ર ફેલાઇ જશે, એ જ તો આધ્યાત્મિક્તા છે. આત્માનું પૂજન છે.

# ह्यागुं सूत्र

### " चिदिग्न स्वरूपं भूपः ।"

પોતાની અંદર ચૈતન્યનો અગ્નિ પ્રગટાવવો જ ધૂપ છે.

ઉપનિષદ્ના બહારના સંકેતો પ્રતિકાત્મક છે. એ પ્રત્યેક સંકેતનો એક કિસ્સો અંદર પણ હોય છે. બહારનું પણ અમુક હૃદ સુધી ઠીક છે, પરંતુ તે પૂરતું નથી, તે કંઇક સંકેત કરે છે, પરંતુ તે વાસ્તવિક નથી. તમે ધૂપ પ્રજવિત થતો જોયો હશે. તે બધી જગ્યાએ મંદિરોમાં અને ઘરના પૂજાઘરોમાં પ્રજવિત છે. તે પોતે પોતાની રીતે ઠીક છે, પરંતુ એ માત્ર બહાર માટે ઉપયોગી છે અંદર માટે તે ઉપયોગી નથી થઇ શક્તો એ એક સંકેત છે. સ્વયંમાં સજાગતાનો અગ્નિ જલાવવો એ એક અનોખી સુગંધ ફેલાવશે. જ્યારે બહારનો ધૂપ બહાર સુગંધ આપે છે. સમગ્ર જીવનને સુગંધિત કરતો નથી.

કદંબના વૃક્ષમાં દૂર સુધી ફેલાતી એક સુગંધ હોય છે એ કદંબના વૃક્ષ પર બેસી શ્રીકૃષ્ણ વાંસળી વગાડતા હતા. ત્યારે કદંબના વૃક્ષની સુગંધનું અલગ અસ્તિત્વ શ્રીકૃષ્ણના શરીરના અંગોમાંથી પ્રગટ થતી અષ્ટ ગંધની સુગંધ સાથે ભળી જતું હતું. આમ કદંબની સુગંધ, અંગમાંથી પ્રગટતી અષ્ટગંધની સુગંધ સાથે ભળી જતાં દૂર-સુદૂર સુધી તે ફેલાઇ જતી દિવ્ય સુગંધ બની જતી હતી ને અનેક પશુ, પક્ષી અને મનુષ્યના ચિત્તમાં છવાઇ જતી હતી. કહો કે, વ્યષ્ટિની સુગંધી સમષ્ટિમાં ભળી જતી હતી. એટલે પ્રજભૂમિનું વાતાવરણ દિવ્ય આલ્હાદક ધૂપ સુગંધનો અનુભવ કરતું હતું.

એવું કહેવાય છે કે જ્યારે મહાવીર ચાલતા હતા તો દરેકને એક સૂશ્ય સુગંધથી તેની ઉપસ્થિતિનો અનુભવ થતો હતો. એવા ઘણા મહાપુરમો અને સિઘ્ધાત્માઓ માટે કહેવામાં આવે છે. એ સંભવ છે. જેટલા અધિક તમે પોતાની અંદર કેન્દ્રિત થઇ જાવ છો તેટલી જ અધિક તમારી ઉપસ્થિતિ એક સુગંધ બની જાય છે અને જેની પાસે ગ્રાહક્તા હોય છે તેઓને તેની પ્રતીતી થાય છે. એટલે મંદિરમાં બહારનો ધૂપ લઇને પ્રવેશ ન કરવો, પણ આંતરિક ધૂપ લઇને પ્રવેશવું અને એ આંતરિક ધૂપ કેવળ ખાલીપણું, કેવળ સજાગતાથી જ ઉપલબ્ધ થાય છે બીજો કોઇ માર્ગ નથી.

બૃહદારણ્યક ઉપનિષદ્માં એક વાત સ્પષ્ટ થાય છે કે :-

अन्यत्रममा अमूवना दर्शमन्यत्र मना अमूव नाश्रीषमितिमनसा हाव पश्यति मनसा शृणोति कामः संकल्पो चिकित्सा श्रध्या श्रध्या धृतिरधृति ही धीरित्येत्सवं मन ए ॥

મારું મન અન્યત્ર હતું એટલે મેં દીઠું નિ (એનો અર્થ થયો જોવાનું કામ આંખનું, આંખ ખુલ્લી હોવા છતાં મને સહયોગ ન આપ્યો એટલે આંખ જોઇ શકી નહિ. અહીં મનની સજાગતાનો અભાવ છે) મારું મન અન્યત્ર હતું તેથી મેં સાંભળ્યું નહિ (એટલે કાનને મને સહયોગ ન આપ્યો જેથી કાન હોવા છતાં તેનું કામ કરી શક્યા નહિ. અહીં પણ મનની સજાગતા, સમાનતાનો અભાવ સ્પષ્ટ છે.) અર્થાત્ મનથી જ દેખે છે, મનથી જ સાંભળે છે, કામ, સંકલ્પ, શંકા-કુશંકા, શ્રધ્ધા-અશ્રધ્ધા, ધૃતિ-અધૃતિ, લજ્જા, બુદિધ, ભય એ સર્વ મન જ છે.

જે કંઇપણ તમે કરી રહ્યા છો, કરતી વખતે એક વાતનું ધ્યાન સતત અંદર થતું રહે કે તે તમે કરી રહ્યા છો. તમે ભોજન કરો છો, પોતાનામાં સજાગ રહો, સભાન રહો, તમે ચાલી રહ્યા છો, ચાલવામાં સભાન રહો. તમે સાંભળો છો, સભાનતાથી સાંભળો. તમે બોલી રહ્યા છો, સ્વયંમાં સજાગ રહો, તમે કોધિત થઇ રહ્યા છો, હોશ રહે કે તમે ક્રોધમાં છો. તે સ્વયંનું સતત સ્મરણ એક સૂશ્મ શક્તિ નિર્મિત કરે છે. એક બહુ જ સૂશ્મ ઊર્જા તમારી અંદર પેદા થવા માંકે છે. તમે ઘનીભૂત થવા માંકો છે.

સામાન્ય રીતે તમે એક ઢીલા કોથળા જેવા હોવ છો. જેમાં કોઇ સઘનતા નથી, કોઇ કેન્દ્ર નથી હોતું. કેવળ દ્રવ્યતા હોય છે, ખાલી બહુ એવી ચીજોનું ઢીલું ઢીલું મિશ્રણ હોય છે. જેમાં કોઇ કેન્દ્ર નથી હોતું. એક ભીડ હોય છે કે જે લગાતાર અહીંથી ત્યાં ડોલતી રહે છે, જેનો કોઇ માલિક નથી. જીવનમાં સજાગતા આવે, સભાનતા આવે તો જ તમે માલિક બની શકો છો. જ્યારે હું કહું કે ''તમે માલિક બનો'' તેનું તાત્પર્ય એવું છે કે તમે ઉપસ્થિત થઇ જાવ. તમારી સ્વયંની એક ઉપસ્થિતિ. જે કંઇપણ તમે કરી રહ્યા છો યા નથી કરી રહ્યા, એક વાત તમારા ઘ્યાનમાં બની રહે કે 'તમે છો.'

આ સાધારણ સ્વયંની અનુભૂતિ કે કોઇ છે, એ એક કેન્દ્ર નિર્મિત કરે છે, એક ધીરતાનું કેન્દ્ર, એક મોનનું કેન્દ્ર, એક આંતરિક માલિકપણાનું કેન્દ્ર એક અંદરની શક્તિ. અને જ્યારે હું કહું છું કે એક અંદરની શક્તિ તો તો હું શબ્દશઃ કહી રહ્યો છું છે. એટલે આ સૂત્ર કહે છે કે સજાગતાનો અગ્નિ. આ એક આગ છે, એક અગ્નિ છે. જો તમે સજાગ રહેવાનું શરૂ કરો તો તમે પોતાની અંદર એક નવી ઊર્જાનો અનુભવ કરશો. એક નવી આગ, એક નવું વિશુધ્ધ જીવન અને આ નવા અગ્નિ, નવી ઊર્જા, નવા જીવનને કારણે જે એવી બિન આવશ્યક ચીજો કે જે તમારી ઉપર અધિકાર જમાવીને 'એઠી છે તે વિલીન્ થઇ જશે તમારે તેની સાથે લડવું નહિ પડે.

તમે અંદર મજબૂત બનવાનું શરૂ કરો આ અનુભૂતિની સાથે કે તમે છો, તો તમારી શક્તિઓ સઘન થવા માંકે છે, સંગઠિત થવા લાગે છે. અંદર એક બિંદુ પર 'સ્વ' નો ઉદય થવા માંકે છે, સ્મરણમાં ઇગોનો નિંદ, અદંકારનો નિંદ, પરંતુ 'સ્વ' નો જન્મ થશે. ઇગો (અદંકાર) આપણાનો જુઠો ભાવ છે. સાચા સ્વને ઓળખતા નથી. ત્યાં સુધી તમારી અંદર જે જુઠો સ્વપણાનો ભાવ છે તે અદંકાર છે, અદંભાવ છે, અદંનો અર્થ થાય છે એક મિથ્યા સ્વ. તમે સાચા સ્વ નથી જાણતા એટલે પછી તમને સ્વની પ્રતીતિ થાય છે તે અદંકાર તે એક મિથ્યા સ્વ છે. અદંકાર એક જુઠો ખ્યાલ છે, એવી વસ્તુનો કે છે જ નિંદ. 'સ્વ' નો અર્થ થાય છે એક કે જે હોવાની એક ખાતરી આપી શકે, વાયદો કરી શકે. આ કેન્દ્ર ત્યારે નિર્મિત થાય છે. જ્યારે કોઇ સતત પોતાના અસ્તિત્વમાં સ્વયંમાં સજાગ રહે, સતત સભાનતા જાળવી રાખે. ઘ્યાનમાં રહે કે જ્યારે તમે જ્યારે કંઇપણ કરી રહ્યા હોય, કે તમે બેસી રહ્યા હોય, કે તમે સુવા માટે જઇ રહ્યા હોય, કે હવે તમને ઊંઘ આવી રહી છે, કે તમે ઊંઘમાં ડૂબી ગયા છો, પ્રત્યેક કાણમાં જાગતા રહેવાનો પ્રયાસ કરો અને ત્યારે તમને પ્રતિત થશે કે તમારી અંદર એક કેન્દ્ર નિર્મિત થવા માંડ્યું છે, ચીજો સઘન થવા લાગી છે. એક કેન્દ્રીકરણ થવા લાગ્યુ, હવે પ્રત્યેક ચીજ કેન્દ્ર સાથે જોડાવા લાગી છે.

જે કંઇપણ તમે કરી રહ્યા છો, જો તમે સ્વયંના પ્રતિ સજાગ રહી શકો, તો તમે કેન્દ્રની નજીક છો. ત્યારે અચાનક તમે પોતાના કેન્દ્રને પામી શકશો. ત્યારે તમારી પાસે ઊર્જા હશે. તે ઊર્જા સૂત્ર કહે છે કે અગ્નિ છે, સમગ્ર જીવન એ સમગ્ર અસ્તિત્વ જ ઊર્જા છે. અગ્નિ એક પુરાણું નામ છે. હાલમાં તેને એક વિદ્યુત કહેવાય છે. માનવ તેને અલગ-અલગ નામેથી સંબોધે છે, કિંતુ અગ્નિ એક સારું નામ છે. વિદ્યુત કહેવું કંઇક મૃત લાગે છે, અગ્નિ વધુ જીવંત પ્રતિત થાય છે. આ અંતરનો અગ્નિ, ચિદાગ્નિ, આ સૂત્ર કહે છે આ પૂજા માટેનો ઉપયુક્ત ધૂપ છે. જયારે કોઇ પૂજા કરવા માટે જાય છે, સાથે ધૂપ લઇ જાય છે. તે આત્મા-પરમાત્માની પૂજા માટે વ્યર્થ છે. જયાં સુધી કે તમારી અંદરનો ચિદાગ્નિનો ધૂપની માફક ઉપયોગ નથી કરતા.

"ચિદાગ્નિ, સમુજ્જવળ, સદા પ્રદીપ્ત, ચમકતો એ બળે, અસ્તિત્વને જોડો એમાં, બની ધૂપ સુગંધરૂપ સળવળે. વ્યાપી જાય એ તન-મનમાં, જગત જગદિશને જઇ અડે, આત્મપૂજા સફળ થઇ માનો, 'શરદ' નિત્ય સો ઘરે."

THE SPECIAL PROPERTY AND

## અગિયારમું સૂત્ર

'' चिदादित्य स्वरूपम् दीपः । '' ચૈતન્યના સૂર્ચમાં સ્થિત થવું જ એક માત્ર દીપક છે.

આત્મા તથા ચિત્તના સંચોગથી આ માનવર્પિકમાં, તથા બ્રહ્માંકમાં બ્રહ્મ તથા પ્રકૃત્તિના સંચોગથી સૃષ્ટિ-ઉત્પત્તિને માટે કરવામાં આવેલ 'ઇક્ષણ જન્ય' ગતિથી ઉત્પન્ન જ્ઞાન અને ક્રિયા બે તત્ત્વ છે, ક્રિયાના દ્વારા જે ભાન થાય છે તે જ્ઞાન છે, અને તે જ્ઞાનની ક્રિયાના દર્શનથી સમાહિત ચિત્તમાં એક મધુર એવો રસ વહાવનારી લહેરો ઉઠી ઉઠીને જે ભાવ ઉત્પન્ન કરે, તે આનંદ છે. જયાં સુધી મનુષ્યમાં 'જ્ઞાન' 'આનંદ' શું કોઇપણ પ્રકારની અભિલાષા મૂર્તિની લાલસા બની રહે છે તે સ્થિતપ્રદ્મ, આત્મારામ અથવા સ્વરૂપસ્ય નથી થઇ શક્તો, કિંતુ જયારે એ લાલસા, તૃષ્ણા, વિવેક ખ્યાતિ આત્મદર્શન પછી પરિતૃપ્તિમાં પરિણત થઇ જાય છે. આ ગુણો પર વિજય છે. એટલે ત્રિગુણ સમુદાયના સંબંધથી રહિત ગુણાતીત, સ્વરુપ માત્ર 'જયોતિઃ પુરુષ' મુક્ત થઇ જાય છે.

જ્યાં સુધી 'ચિત્ત' કોઇ બાહ્ય યા આભ્યન્તરિક વિષયજન્ય સંસ્કારની સાથે સંબંધ થઇને વૃત્યાકાર નથી થતો ત્યાં સુધી 'નિર્વૃત્તિક' જેવો હોય છે. તે સમયે ચિત્તમંકળમાં પોતાની સ્વાભાવિક જ સૂક્ષ્મતમ અવ્યક્ત જેવી મંદમંદ ગતિ થાય છે. આ મંદ ગતિનું ભાન વા દર્શન પણ 'સ્મૃતિ વૃત્તિના કારણે અહંવૃત્તિ' ના દ્વારા થઇ રહ્યું હોય છે. પરમ સૂક્ષ્મ તત્ત્વ 'મહત્' સત્વથી આ આકારમાં પરિણત થરોલ ચિત્તમાં ગતિનું જોવું કે દર્શન તો ચિત્તના સ્વરૂપમાં પરિણામ છે, અને આ પરિણામ જે અહંવૃત્તિ દ્વારા સંપન્ન થઇને પરિદૃષ્ટિ થઇ રહ્યું છે, આ જીવાતમાને પોતાની 'અસ્તિત્વ' સત્તાનો બોધ હોવાનું સ્વરૂપ છે. આ બોધનું બીજું પરિણામ આનંદ છે. અર્થાત્ જેણે દર્પણમાં પોતાના મુખમંડળના સોંદર્યશ્રીને જોતાં જોતાં મનુષ્ય પ્રસન્ન થાય છે કે 'અહો! હું કેવો સુંદર છું', આ રીતે પોતાની ચેતનાનો લગાતાર બોધ થવો, અથવા જ્ઞાન થવું જ પ્રકારાન્તર આનંદ છે. 'અહમસ્મિ' (હું છું) અથવા કેવળ 'અસ્મિ' (છું) ના બોધના સમયે ચિત્તની અન્ય વૃત્તિઓ નિરુદ્ધ થાય છે. કેવળ 'સ્મૃતિવૃત્તિ' નું અસ્તિત્વ હોય છે, જેના કારણે 'અસ્મિ, અસ્મિ' (છું છું) ની ઉત્પાદક એક અખંડ ધારા બંધાઇ જાય છે. આધારાની લહેરોથી ઉત્પન્ન થનાર તત્ત્વ જ આનંદ છે અને બીજું 'અસ્તિત્વ' ના ધારા પ્રવાદથી બોધ બની રહેવો જ 'આનંદ સ્વરૂપ' છે. આ પ્રકારે ચિત્ત દર્પણ પર પડેલ આત્મજયોતિના પ્રતિબિંબના દર્શનથી 'અસ્મિ' (છું) નો બોધ ચિત્તમાં થાય છે. આમ બાઘ બના રહવા જ 'આનદ સ્વરૂપ' છે. આ પ્રકાર ચિત્ત દપેણ પર પડલ આત્મજચોતિના પ્રતિબિંબના દર્શનથી 'અસ્મિ' (છું) તો બોઘ ચિત્તમાં થાય છે. આમ ચિત્તમાં પ્રતિબિંબત આત્મ જચોતિનો પ્રકાશ જ 'ચિદાદિત્ય' નું સ્વરૂપ છે. અસ્મિનો અનુભવ કરનાર જીવાતમા છે. અને 'અસ્મિ' નું બેઘક 'કરણ' અહંવૃત્તિ છે. પૂર્વ કથનનો સાર એ છે કે ચેતન જીવાતમાની જચોતિથી ઉદ્ભાસિત ચિત્તમાં ચેતનાના પ્રસારથી આ ચિત્ત પ્રતિક્ષણ સંકોચ-વિકાસ સ્વભાવને પ્રાપ્ત થતું રહે છે. આ સંકોચ-વિકાસને કારણે જ્ઞાન અને ક્રિયાની નિરંતર ઉત્પત્તિ થતી રહે છે, આ સંકોચ-વિકાસરૂપ ક્રિયાને કારણે 'અસ્મિ-અસ્મિ' (છું છું) રૂપથી જીવાત્માને પ્રતિક્ષણ પોતાની સત્તાનો

બોધ બની રહે છે. ચિત્તદર્પણમાં ઉદ્ભાસિત આત્મજયોતિ (ચિદાદિત્યનો પ્રકાશ) ની પ્રતિક્રિયાના નિરંતર દર્શનથી ચિત્તમાં એક 'પરમ સાત્વિકભાવ' ની અનુભૂતિની સંજ્ઞા 'આનંદ' છે. ચિત્ત મંડળમાં થનારા સર્વ દશ્યોનો અનુભવ તથા દર્શાવનારી 'અહમ્' ની સૂશ્મવૃત્તિ 'અસ્મિતા' છે અને આ સર્વનો દષ્ટા અનુભવકર્તા ધ્રુવ ચેતન જીવાત્મા છે. આ રીતે વિશેષ સમાહિત રૂપથી ચિત્ત દર્પણમાં પ્રતિબિંબિત 'જ્યોતિર્મય ચિદાદિત્ય' ના પોતાના દર્શનનું નામ આનંદ છે. એનાથી આગળની અવસ્થા શાંતિની છે.

'તૈત્તિરીય ઉપનિષદ્'' બ્રહ્માનંદવલ્લી, અષ્ટમ અનુવાક્ષાં અગિયાર પ્રકારના આનંદની શ્રેણીઓ બતાવેલ છે. માનુષાનંદ, ગંધર્વાનંદ, દેવ-ગંધવાનંદ, પિત્રાનંદ, આજાનજ-દેવાનંદ (દિવ્ય ચેતાયોગીઓને જન્મથી જ પ્રાપ્ત થનાર આનંદ), કર્મ-દેવાનંદ, દેવાનંદ, ઇન્બ્રાનંદ, બૃહસ્પતિ-આનંદ, પ્રજાપતિ-આનંદ અને સર્વમાં અંતિમ સર્વોત્કૃષ્ટ સર્વાસાર બ્રહ્માનંદ યા મોક્ષાનંદ છે.

આનંદચુક્ત ચિત્તની દશામાં જે ચિદાદિત્થનો પ્રકાશ કાવ્યરૂપે અવતર્ચો તે અહીં રજુ કરી રહ્યો છું :-

> પૂર્વમાં આવિર્ભૃત એક અનુપમ પણ બીજું નહિ પાછળ, ગયું એ અત્ર-તત્ર-સર્વત્ર, સહજમાં કેલાઇ બ્રહ્માંડનાં ભરાઇ ગયાં સો ગાત્રને ณีร<sub>ค</sub>ิ પ્રકટચો ગર્ભમાં હિરણ્યગર્ભ. अधितिनां આદિ-આદિત્ય. અર્ભક, અદિતિથી પ્રસવ્યો પૂર્વમાં ન્हોતી અદિતિ, તેવી માતા જન્માવી આદિત્યે, જગતે જે પ્રાણ કહ્યો તે વિશ્વાતમા વેદ વદે નિત્યે. ભઓ ਅ-ਪਿਰਮਾਂ ਪਿਰ વસ્થું, ખેચરે રહ્યં, બદલાઇ ગઇ - દિશાને દશા, અંતર - નિરંતર રમી રહ્યું. બિંબિએ પ્રતિબિંબ થયું, ચંદ્ર એ મન ચંદ્રામૃત પાન થયું, તે જ સૂર્યથી મળતું રહ્યું. કાશ, આકાશનો અતિથિ, તિથિરૂપ બની ગયો, ગ્રહ, નક્ષત્રો, તારાગણનો અદિપ એ રમી રહ્યો. પશ્ચકનો દષ્ટિ-દીપ. કશ્ચપનો જીવન-દ્રિપ બની ગયો. અદિતિનો આદિત્ય. ચિદાદિત્ય ચિત્ત સીપે પ્રકાશી રહ્યો. દીદી માન્યતા, દશા ફળીભૂત અસાવા - આદિત્થ તું જ બ્રહ્મ, તુ જ ગર્વ સ્તુતિ રહી 'શરદ' ની !

'ભૂતજરી' યોગી પોતાના 'પ્રજ્ઞા-આલોકના' ના બળથી જ્યારે ચાહે આ રૂપોના દર્શન કરી શકે છે. યોગ દર્શનનો તૃતિયપાદ સાક્ષી દઈ રહ્યો છે તે મુજબ યોગી ભગવત સ્વરૂપમાં સ્થિત થાય છે. युर्वेहनो अंत्र डहे छे हे :-

वेदोहमेतं पुरूषं महान्तमादित्य वर्णं तमसः परस्तात् । तमेव विदित्वातिमृत्युमेति नान्यः पन्थाः विद्यतेडयनाय ॥ (यजु.अ.३१/मं.१८)

તમસ્ (અવિધારૂપી અંધકાર) થી પર આદિત્ય સમાન પ્રકાશરૂપ તે મહાન પુરુષને હું જાણું છું. (અર્થાત્ હું તે પરમાત્મા શુધ્ધ બ્રહ્મને જાણું છું. આદિત્યની દિવ્યતા કરતાં પણ જેનો પ્રકાશ અનંત ગુણ છે, જે અજ્ઞાનરૂપ તમસ્થી રહિત છે) તે કેવળ પરમાત્માને જાણીને મનુષ્ય મૃત્યુને તરી જાય છે. પરમાત્મા જ્ઞાન વિના અન્ય મોક્ષ માર્ગ નથી.

सर्वाणि रूपाणि विचित्य, नामानि कृत्याभिवदन् यदास्ते व

સર્વના ચિત્તમાં (બુધ્ધિમાં) રમણ કરનારા તે પરમાત્માએ સૃષ્ટિની પ્રારંભમાં સમસ્ત રૂપોની રચના કરીને તે સર્વના નામ આપ્યાં, અને તે નામોથી વ્યવહા કરતો સર્વત્ર વિરાજમાન થાય છે.

સૂત્ર કહે છે:- चिदादित्य स्वरूप दीफ ા તે અનુસાર ચિદાદિત્ય (ચૈતન્યના સૂર્ચમાં) સ્થિત થવું એ જ તો એક માત્ર દીપક છે તે પરમાત્માનું માધ્યમ છે. તેનો ઉપયોગ આત્મપૂજામાં વિનિયોગ બની જાય છે.

બહારનો પ્રકાશ અંધકારને દૂર કરે છે જ્યારે ચિદાદિત્યનો અંદરનો પ્રકાશ તો તમસ્ અજ્ઞાનરૂપી અંધકારનો નાશ કરે તે અંધકારને પણ જોઇ શકે છે. જાણી શકે છે. બહારના પ્રકાશને અંધકારનો અનુભવ નથી.

## ભારમું સૂગ

'' परिपूर्णचन्द्र अमृत रसैकीकरण नवेद्यम् । '' अंतस्ना पूर्धे यंद्रना अभृतने એકઠું કરવું એ જ नेवेध છે.

ભારતીય યોગશાસ્ત્ર માનવને બે ભાગમાં વિભાજિત કરે છે:- સૂર્ચભાગ અને યંદ્રભાગ. અહીં સુધી કે એક શ્વાસ (જમણી નાસિકાનો) સૂર્ચ શ્વાસ કહેવાય છે અને બીજો શ્વાસ (ડાબી નાસિકાનો) યંદ્રનો યંદ્ર શ્વાસ. અને ખરેખર, આ એક મોટી ગઢન વાત છે કે જેની શોધ થઇ યુકી છે. જો તમે યંદ્ર શ્વાસને રોકી લો અને કેવળ સૂર્ચ શ્વાસને ગતિમાન થવા દો તો તમારું શરીર ગરમ થઇ જશે. અને એટલી તેજ ગરમી ફક્ત એક જ શ્વાસના લેવાથી પેદા કરી શકાય છે કે એને શરીરની ભાષામાં સમજવું કઠિન થઇ જાય છે. તિબેટના લોકોમાં ઉષ્ણ-યોગ પણ હોય છે. જેમાં શ્વાસને કેવળ સૂર્ચનો શ્વાસ જ લેવો તે છે અને યંદ્ર શ્વાસનો ઉપયોગ કરવો નહિ.

સાધારણ રીતે શ્વાસ લગાતાર બદલાતો રહે છે. કિંતુ આ વાતની તરફ પશ્ચિમી ચિકિત્સા શાસ્ત્રનું કોઇ ધ્યાન ગયું નથી. શ્વાસની પ્રક્રિયા કોઇ સામાન્ય પ્રક્રિયા નથી. આ પણ હંદ્વાત્મક પ્રક્રિયા છે, સત્ય અસ્તિત્વની એક હંદ્વાત્મક પ્રક્રિયા છે. હું જયારે હંદ્વાત્મક પ્રક્રિયાનું કથન કરું છું ત્થારે મારો હેતુ છે કે આ કોઇ સાધારણ પ્રક્રિયા નથી. આ ખૂબ જરિલ પ્રક્રિયા છે. એક સામાન્ય પ્રક્રિયાના મતલબ હોય છે કે એક જ તત્ત્વ કામ કરી રહ્યું છે. એક હંદ્વાત્મક પ્રક્રિયાનો અર્થ છે કે વિપરીત ઘુવોની શક્તિઓ એક જ દિશામાં કામ કરી રહે છે. અને યઘપિ તેઓ વિરોધી જોવામાં આવે છે તો પણ તે સામંજસ્ય એક સંગીતપૂર્ણ લયબઘ્ધતા પેદા કરે છે. અને તે લયબઘ્ધતા જ અસ્તિત્વ છે.

આ રીતે વિષમ ગતિના કારણના અનુસંઘાનથી એ જાણી શકાય છે. પ્રકૃતિમાં જ આ વેષમ્યનું બીજ નિહિત છે. પ્રાણ અપાનને અને અપાન પ્રાણને નિરંતર ખેંચી રહેલ છે, પરંતુ બંનેની સ્વાભાવિક ગતિ પરસ્પર વિરુદ્ધ છે. પ્રાણ જે તરફ સંચારિત થાય છે, અપાન તેની વિપરીત દિશામાં સંચારિત થાય છે. જો તેઓ અન્ય નિરપેક્ષ હોત તો વિરોધની કોઇ સંભાવના રહેતી નથી. પરંતુ આવું નથી. અપાનના વિના પ્રાણનું નથી ચાલતું, એટલે પ્રાણ અપાનને ચાહે છે, તેને ખેંચે છે, યધપિ અપાન વિરુદ્ધવાહી છે. તેવી જ રીતે પ્રાણના વિના આપાનનું ચાલતું નથી. એટલે અપાન પ્રાણને ખેંચે છે. એટલે એ વાત સાફ સમજમાં આવે છે, કે વાસ્તવિક સામ્ય અવસ્થાથી સ્યુત થઇને જ બંનેમાં વિરુદ્ધ ગતિનો ઉદય થયો છે એટલા માટે પ્રાણ અને અપાન વિરુદ્ધ સંચારી થઇને પણ અવિરુદ્ધ સામ્યભાવમાં જ ફરીથી પ્રતિષ્ઠિત થવા ઇચ્છે છે. જ્યાં સુધી એવું ન થાય ત્યાં સુધી શાંતિની સંભાવના નથી. બધાં જીવ આ બંને ખેંચતાણમાં પડીને એક વાર ઉઠે છે, એક વાર પડે છે, વામ અને દક્ષિણ પથમાં સંચરણ કરે છે. એમાં વિશ્વામ નહિ. યોગીનું લક્ષ્ય છે આ બંને વિરુદ્ધ ગતિમાં સમન્વય સાધન કરવું.

તમે તાઓની ઘારણા ચિન તથા યાંગના વિષયમાં સાંભળ્યું હશે. જો કે એક જ સત્યમાં બે ધ્રુવીય વિરોધોની ધારણા છે. અસ્તિત્વ ધ્રુવીય વિરોધોમાં જીવે છે. વિધાયક અને નિષેધાત્મક વિરોધમાં પુરુષ અને સ્ત્રીમાં ચિન અને યાંગમાં એટલે મનુષ્યની તરફ એકની માફક નહિ જુઓ, કારણ કે કોઇપણ વસ્તુ એકની માફક નહિ જુઓ, પ્રત્યેક ચીજ ઢ્રેતની માફક હોય છે. તમે પણ બેમાં વિભાજિત છો. વિધાયક હિસ્સાને ભારતીય ભારતીય પ્રતિકમાં સૂર્ચ કહે છે, અને નિષેધાત્મક હિસ્સો ઠંકો, શાંત અને સ્થિર છે. વિધાયક ગરમ, ઊર્જાથી ભરેલો અને સિક્ચ છે. તમારી અંદર સૂર્ચ સિક્ય હિસ્સો છે અને ચંદ્ર નિષ્ક્રિય છે. અગર જો આ સિક્ય અને નિષ્ક્રિય બંનેમાં ગદન સંતુલન બની જાય તો તમે અચાનક બુધ્ધત્વને ઉપલબ્ધ થઇ જાવ છો. જો એક અધિક પ્રભાવશાળી છે, તો અસંતુલન થઇ જાય છે અને તમે એક બીજા જ જગતમાં પ્રવેશ કરી જાવ છો, તે છે - અઢેત જગત, આ અઢેતના જગતનો અનુભવ ત્યારે થઇ શકે છે જ્યારે ઢેત તમારી અંદર સંતુલિત થઇ જાય છે. ત્યારે તમે બંનેનું અતિ ક્રમણ કરી જાવ છો.

પુરુષ અને સ્ત્રી મળીને માનવતા બને છે. પુરુષ એકલો માનવતા નથી, અને ન તો એકલી સ્ત્રી માનવતા. આપણે જે સંગીત લયબઘ્ધતા, જે સમન્વયને માનવતા કહીએ છીએ તે માનવતા એક દ્વંદ્વાલક ઘટના છે. પુરુષ સ્ત્રી બંને મળીને માનવતાને જન્મ આપે છે. આર્ચ શાસ્ત્રકારો એ સ્વયંભુ મનુ શતરૂપાના વંશજોને માનવ કહ્યા છે. પાશ્ચાત્યો ઇવ અને આદમના સંતાનને આદમી કહે છે. માત્ર માન્યતા અને કહેવાના ઢંગ જુદા છે. માનવ માત્ર અર્ઘનારીશ્વરનું સર્જન છે. જેમાં શિવ અને શક્તિ સમાહિત છે. તેઓ બંને માનવતાના નિર્માણની સહાયતા કરે છે. અને જે તેઓનો નિર્મિત કરવાનો ઢંગ છે, તે દ્વંદ્વાલક છે. બે વિપરીત ધ્રુવોની માફક જીવે છે. અને તેઆના બંનેના આંતરિણ તણાવને કારણે જ ઊર્જા પેદા થાય છે, કે જે ગતિ કરે છે અને આગળ વિકાસને માટે પ્રક્રિયા બને છે.

આ વૈષમ્યમયી ગતિની બે દિશાઓ છે. એક દેહગત અને બીજી કાળગત. નાસપુટથી બહારની તરફ શ્વાસ પ્રવાહિત થાય છે અને બહારથી અંદરની તરફ પાછો ફરે છે. આ બહિર્ગતની એક સીમા છે. સાધારણ અવસ્થામાં નાસાપુટથી બહાર બાર આંગળ સુધી આ બાહ્યગતિ લક્ષિત થાય છે. આગન્તુક કારણ વિશેષથી ક્યારેક એક વ્યક્તિની શ્વાસ ગતિમાં ગતિનું કંઈક તારતમ્ય હોય છે. ઉતાવળે દોડવાથી ૩૦ થી ૪૦ આંગળ, ભોજન કરતી વખતે ૬૦ આંગળ, સુતી વખતે ૧૦૦ આંગળ અને સ્ત્રી સમાગમમાં સર્વાધિક શ્વાસની ગતિ થાય છે. અધિક ગતિથી પ્રાણ તત્ત્વનો શીધ્ર ક્ષય થાય છે. અધિક પણ થાય છે. તે પ્રકારે પ્રકૃત્તિના વૈચિત્ર્યના કારણે વિભિન્ન વ્યક્તિઓના શ્વાસની ગતિમાં પણ કેટકેટલાક ભેદ રહે છે. ગતિનો વિસ્તાર જેટલો અધિક હશે, બહિર્મુખતા અને કાળનો પ્રભાવ તેટલો જ અધિક સમજવો જોઈશે. સંચત જીવનના અભ્યાસથી આ ગતિનો ક્રમશઃ હાસ (ઘટાડો) થતો રહે છે. આ દેહગત વિષમ ગતિનું વિવરણ છે.

કાળગત વેષમ્ય બીજા પ્રકારનું છે. એક નિર્દિષ્ટ કાળની શ્વાસ સંખ્યાથી આ વેષમ્યનો પરિચય મળે છે. શ્વાસથી અહીં પૂરક રેચક બંને સમજવું રહેશે. સાધારણ તથા સંસારી સ્વસ્થ મનુષ્યના પંદર શ્વાસોચ્છ્વાસ થાય છે, એવું માનવામાં આવે છે. પરંતુ અહીં પણ આગુન્તક કારણવશ અને પ્રકૃત્તિ ભેદથી એમાં કંઇક વિલક્ષણતા જોવામાં આવે છે. તે નગણ્ય છે. સંયમ અને અભ્યાસથી આ સંખ્યા પણ ધીરે ધીરે ઓછી થાય છે. આ શ્વાસ ગતિના કાળની દિશા થઇ. કહેવું ખૂબ જ જરૂરી છે, શ્વાસની બાહ્ય ઉન્મુખતા અને સંખ્યાનો પરસ્પર સંબંધ છે. સાધારણતઃ બાહ્યગતિ ૧૨ આંગળ હોવાથી સંખ્યા ૧૫ થાય છે, એવું માનવામાં આવે છે. ચોગાભ્યાસ યા વિશેષ શકિતના પ્રભાવથી બાહાગતિ ઓછી થવાથી સંખ્યા પણ તેના અનુપાતથી એછી થાય છે. અર્થાત્ શ્વાસનો દેશ સંબંધ અને કાળ સંબંધ સમાન રૂપથી એક જ સાથે શિથિલતા પ્રાપ્ત કરે છે. બાહા ગિત ૧ આંગળ ઘટવાથી સંખ્યા ૧ા ઘટે છે, ૨ આંગળ ઘટવાથી સંખ્યા ૨.૫ ઘટે છે. અંતમાં જ્યારે બાહ્ય ગતિના ૧૨ આંગળ ૦ માં ગતિ પામે છે, તો સંખ્યા પણ ૧૫ થી ૦ માં પરિવર્તિત થાય છે. મતલબ કે શ્વાસનો દેશગત અને કાળગત સંબંધ એક જ સમયમાં વિરિછન્ન થાય છે. આ અવસ્થામાં શ્વાસનો સ્થૂળ સંચાર રોધાય છે, અને રેચક પૂરક રૂપ વ્યાપાર શાંત થાય છે. એનું નામ છે કુંભક, જેનાથી પૂર્ણ સમાધાનનો માર્ગ ખુલે છે. આ સમાધાન જ સ્થિતિ છે. ત્યારે પૂર્ણવર્ણિત વિક્ષેપનો ઉપશમ થાય છે. તેનાથી પહેલા નહિ.

પ્રાણની બાહ્યગતિ યા સંખ્યા ન્યૂન થવાની સાથોસાથ જાતજાતની અલોકિક શક્તિઓનો વિકાસ થાય છે. પ્રથમ કામનાનો ત્યાગ થાય છે. પ્રાણ ચંચળતાથી જ વાસના પેદા થાય છે. પ્રાણના શાંત થવાના આરંભ સાથે જ ચિત્તમાં ધીરે ધીરે નિષ્કામ ભાવ આવે છે. નિષ્કામ ભાવની અભિવ્યક્તિ બાદ આનંદની અભિવ્યક્તિ સ્વભાવ સિઘ્ધ છે. ગીતામાં શ્રી ભગવાન કહે છે:- ' अशान्तस्य कुतः सुखम् । ' શાંતિના ઉદય વિના વાસ્તવિક સુખનો આવિર્ભાવ નથી થતો. આ પછી વાક્સિધ્ધિ, દૂરદષ્ટિ, આકાશગમન અહીં સુધી કે નિર્વાણ સુધી આયત્ત થાય છે. આ જ શાસ્ત્ર સિધ્ધાંત છે.

સાધનાનો ઉદેશ્ય પ્રાંણની બાહાગતિનો ઉપરામ છે. જેવી રીતે ચિંતા અને બહારની દોડધામથી બાહા ગતિની વૃદ્ધિ થાય છે, સાધના ક્ષેત્રમાં તે વર્જનીય છે. ઓછામાં ઓછું આ બધા વિષયમાં સંયમનો અભ્યાસ જરૂરી છે.

આ અભિવ્યક્તિ જગતમાં પ્રત્યેક ચીજ વિપરીત ઘુવોમાં જીવે છે. તમે જીવીત છો કારણ કે તમારી અંદર મૃત્યુ હાજર છે. જો તમારા અંદર મૃત્યુ હો, તો તમે જીવીત પણ રહી નથી શકતા. એટલે એ વિશ્વાસમાં ન રહેશો કે મૃત્યુ એકદમ અચાનક આવી જાય છે. તે એક આંતરિક વિકાસ છે. તે કોઇ બહારથી આવનારી ચીજ નથી. જે તમારી અંદર ઘટિત થાય છે. તે કોઇ એવું નથી કે તમને મળે છે, જેનો તમે સાક્ષાત્કાર કરો છો, નહિ. તે કંઇક એવી છે જેની તરફ તમે રોજેરોજ આગળ વધી રહ્યા છો. એક દિવસ એ વિકાસ પૂરો થઇ જાય છે અને તમે મરણ શરણ થઇ જાવ છો. આ એક આંતરિક ઘટના છે. તમે અંદર મૃત્યુ કેન્દ્ર સહિત જીવિત છો. તમે મૃત્યુ કેન્દ્ર વગર જીવિત પણ નથી રહી શકતા.

પોતાના વિપરીત ઘુવના વિના કોઇ અસ્તિત્વ હોઇ શકતું નથી. જીવન અને મૃત્યુ વિદ્યાચક અને નિષેદ્યાત્મક સત્ય છે. તર્કપૂર્ણ લાગે છે. દ્રંદ્રાત્મક પણ પ્રતિત થાય છે, પરંતુ અત્યાર સુધી એ સિદ્ધ નથી થયું કે સૂર્ચ પોતાના કેન્દ્ર બિંદુ પર બિલકુલ ઠંકો છે, જો કે પોતાની પરિધિના તાપથી બિલકુલ વિપરીત ઘુવ છે. એ સત્ય પણ હોઇ શકે છે, અને નિષ્ઠ પણ હોઇ શકે. પરંતુ આપણી અંદરના જગતમાં પૂર્ણ રીતે સત્ય છે. જ્યારે તમે સજગ થાવ છો, તો ગરમી તમારી પરિધિ તરફ યાત્રા કરવા લાગે છે. તમારા શરીરના પ્રત્યેક કોષ ગરમ થઇ જશે, સજગતાના પ્રવેશને કારણે. બીજો વિપરીત હિસ્સો તમારા તમારા અસ્તિત્વનું કેન્દ્ર ઠંડુ અને અધિક ઠંડુ થતું જશે. આ ચંદ્રનું કાર્ચ કરે છે. સૂર્ચ છે ગરમીનું ફેલાવું, પ્રકાશનું ફેલાવું અને તમારે એ જાણવું જોઈએ કે આલોકના બે ગુણ છે, પ્રકાશ અને તાપ કેવળ સઘન થઈ ગયો પ્રકાશ છે, પ્રકાશ બીજું કંઈ જ નથી, કેવળ વિઘટિત ઉષ્ણતા છે. એટલે પ્રકાશ જ્યારે તમારા શરીર પર ફેલાય છે, તો શરીરના પ્રત્યેક કોષ ગરમ થઈ જાય છે, પ્રકાશિત અને સજગ થઈ જાય છે. નિદ્રા એક ઠંડી વસ્તુ છે. રાત્રિ એક ઠંડકભરી ચીજ છે. એટલે રાત્રિએ આપણે સુઈ જઈએ છીએ. તે ઠંડો સમય છે. ચંદ્રના પ્રભાવ દેઠળ છે અને સવારમાં સૂર્યોદય થતાં જ પ્રત્યેક ચીજ ગરમ અને જીવંત બની જાય છે. ત્યારે સુવું કઠિન છે અને જાગવું સરલ બની જાય છે.

જ્યારે તમે કોધિત થાવ છો, તો તમારું સમગ્ર શરીર ગરમ થઇ જાય છે. તો તાવથી પીકિત થઇ જાય છે. તમારું કેન્દ્ર કોધ છોકે છે, તે પરિધિ પર પહોંચી જાય છે. સામાન્ય તથા તે ઠંકી હોય છે. તે પરિધિ પર પહોંચી જાય છે. સામાન્ય તથા તે ઠંકી હોય છે. પરિધિ સાધારતઃ ઠંકી હોય છે અને કેન્દ્ર ગરમ થઇ જાય છે. એનું ઠીક ઉલટું થઇ જશે, જયારે તમારી અંદર જાગરૂકતા ઘટિત થશે. જયારે તમે ઘ્યાન કરો છો અને ઘ્યાનમાં ઊંકા ફૂબી જાય છો, જયારે તમે પ્રત્યેક કિયા પરત્યે સજગ થઇ જાય છો, તો દરેક ચીજ ઉલટી થઇ જાય છે, બિલકુલ વિપરીત. તમારી પરિધિ કોધમાં જશે નિદ, ચોનમાં જશે નિદ, તેની તંદ્રાપૂર્ણ ઠંકક, તે ઉષ્ણ થઇ જશે, જીવંત તથા સજગ, અને જો કે ઊર્જા પરિધિ પર લગાતાર, ૨૪ કલાક પહોંચતી રહેશે, તમને કોઇ કોધ અથવા ચોનની આવશ્યકતા રહેશે નિદ.

ક્રોધનું અવલોકન કરો અને ક્રોધ પ્રકાશમાં રૂપાંતરિત થઇ જાય છે, ચોનનું અવલોકન કરો અને ચોન પ્રકાશમાં રૂપાંતરિત થઇ જાય છે. ક્રોઇપણ આંતરિક ઘટનાનું નિરિક્ષણ કરો કે જે તાપ ઉત્પન્ન કરતી હોય, તેનું અવલોકન કરો અને કેવળ અવલોકનથી તે પ્રકાશમાં બદલાઇ જાય છે અને જો તમારી તમામ તાપ પેદા કરનારી અંતર્ઘટનાઓ પ્રકાશમાં રૂપાંતરિત થઇ જાય છે, તો તમે તે આંતરિક ચંદ્રમાનો અનુભવ કરશો. અને જ્યારે અંદર ક્રોઇ અગ્નિ નહિ બચી હશે, ત્યારે પૂર્ણ ચંદ્રનો અમૃત એકત્રિત થશે. અને અમૃતથી તમે અમર થઇ જાવ છો. ન કે આ શરીરમાં ન કે આ શરીર દ્વારા. તમે અમરતાને ઉપલબ્ધ થઇ જાવ છો કારણે તમે જીવન મૃત્યુ બંનેનું અતિક્રમણ કરી ગયા.

तमे એ આંતરિક સંતુલનને શોઘી લો છો, કે જે સૂર્ચ અને ચંદ્રની ખોજથી જાણી શકાય છે, જયારે તમે બંનેને જાણો છો, તો તે બંને એકબીજાને સંતુલિત કરી દે છે અને તે સંતુલનમાં તમે દ્વેતની પાર નિકળી જાવ છો. ત્યારે ત્રિભૂજનો ત્રીજો કોણ (ત્રિકોણનો ત્રીજો ખૂણો) સ્પર્શ કરવા મળે છે. પ્રથમ વાર તમને પોતાનાથી ઉપર ઉદ્યા, હવે તમે પોતાના અંતરતમ સ્વ છો. હવે તમે નીચે પોતે પોતાને જોઇ શકો છો. પોતાના સૂર્ચને પોતાના ચંદ્રમાને પોતાના શરીરને પોતાના આત્માને, પોતાની વિધાયકતા, પોતાની નકારાત્મકતાને, પોતાના પુરુષ પોતાની સ્ત્રીને જોઇ શકો છો. હવે તમે પોતાને નીચે વળીને જોઇ શકો છો, દ્વેતને પોતાને હવે તમે ગેવેધ બની શકો છો, દ્વેતના સમગ્ર સંસારને - બહુ આયામી દ્વંદ્વાતમકતાને. અને હવે તમે નેવેધ બની શકો છો - પરમાત્માને માટે ભોજન.

ભગવાન બુઘ્ધે નકરાત્મક ઢંગથી તે પૂર્ણ ચંદ્રની વાત કરી છે, કારણ કે તે નકારાત્મક દ્વુવ છે. બુઘ્ધ કહે છે જ્યારે આ અંદરનું મોત્ર ઉપલબ્ધ થાય છે, તો એ જ નિર્વાણ છે, સૂત્ર કહે છે :- "અંદરના પૂર્ણચંદ્રના અમૃત રસને એકઠો કરવો નૈવેધ છે." બુઘ્ધના શબ્દો પ્રસંગોચિત અને ખૂબ જ અર્થપૂર્ણ છે. નિર્વાણનો અર્થ થાય છે :- "જ્યોતિનું વિલીન થઇ જવું." એક દિપક પ્રજવલિત છે અને પછી તેની જ્યોતિ બુઝાઇ જાય છે. વિલીન થઇ જાય છે. જ્યારે તમારો તાપ સમગ્ર રૂપથી પ્રકાશમાં પરિણત થઇ જાય છે, તો પછી કોઇ જ્યોત નથી હોતી. એટલા માટે ચંદ્રમામાં પકાશ તો છે કિંતુ કોઇ જવાળા - જ્યોતિ વગરનો છે, વિના કોઇ આગનો છે, કોઇ જવાળા કે જ્યોતિ વગરનો પ્રકાશ છે. જ્યોતિ વિલીન થઇ ગઇ છે.

આ મોન, તે ઠંડી શાંતિ ચંદ્રની, હિંદુઓએ એને જ અમૃત કહ્યું છે અને બીજે ક્યાં શોધવું નહિ પડે. એ તમારી અંદર જ મોજુદ છે. એ અમૃત તમારી અંદર છે. એક વાર તમે એ અમૃતમાં સ્થાપિત થઇ જાવ, એક વાર તમે એ ચંદ્રમાના સરોવરમાં સ્થિર થઇ જાવ, તો તમારી અંદર જ પૂર્ણ ચંદ્રનો ઉદય થઇ જાય છે. હાલ તમે બંને ધ્રુવોને જાણી લીધા. તમે જીવનને પણ જાણી લીધું અને તમે મૃત્યુને પણ. તમે બંને ધ્રુવોને પણ જાણી લીધા. જીવન અને મૃત્યુ. અને એકવાર તમે બંનેને જાણી લીધા કે તમે બંનેની પાર થઇ ગયા. એટલે એને અમૃત કહે છે.

હવે તમે મરશો નિંદ. હવે તમે અમૃત પી લીધું. હવે તમે નથી મરી શક્તા. પરંતુ તમે પુરાણી સમજણના હિસાબે હાલમાં જીવિત નથી. તમે પુરાણા અર્થમાં મરી ચુક્યા છો. તમે નવા ચંદ્રમામાં પેદા થઇ ગયા છો. હવે મૃત્યુ તમારે માટે મૃત્યુ નિંદ હશે, અને જીવન નિંદ હશે. હવે તમે બંનેને પાર કરી ગયા છો.

આ અંતરની ઘટના જન્મ અને મૃત્યુની પાર છે. એ ક્યારે જન્મતી પણ નથી અને મરતી પણ નથી. કારણ કે જે કોઇપણ જન્મે છે, તે મરે પણ છે. અને જે ક્યારે જન્મતો જ નથી તે મરતો પણ નથી, મૃત્યુને જન્મની જરૂરત હોય છે. એક પૂર્વ આવશ્યક્તાની માફક એક અનિવાર્ચ પૂર્વ આવશ્યક્તા જો તમે ક્યારેય પેદા નથી થતા તો તમે મરી જ નથી શક્તા. આ અંતરની ઘટનાની સાથે જ્યારે સૂર્ચ અને ચંદ્ર સંતુલિત થઇ ગયા હો, જ્યારે તમામ દ્રાંદ્રાત્મક્તા સમાપ્ત થઇ ગઇ હોય, જ્યારે સમન્વય પૂરો થઇ ગયો હોય, ત્યારે તમને તમારી અંદર તેની પ્રતિતી થાય છે કે શાશ્વત છે.

સાચા અર્થમાં અમૃતાનભવ, અમૃતસિધ્ધિ અને અ-મૃતત્તવ પ્રાપ્તિનો એક માત્ર માર્ગ યોગ માર્ગ છે. સર્વ પ્રથમ કેવળ કુંભક દ્વારા એવી એક અવસ્થા પ્રાપ્ત કરવાની છે. જ્યારે રેચક અને પૂરક કંઇપણ રહેતુ નથી. એ સમરો શ્વાસ - પ્રશ્વાસનો વેગ શાંત રહે છે. એ અવસ્થામાં નાભિકંદમાં પ્રાણ અને અપાનના સામ્યની પ્રતિષ્ઠા થાય છે.

એક મનમાં સાપેક્ષ અને નિરપેક્ષ બે પ્રકારના અમરત્વનો સ્વીકાર છે. સાપેક્ષ અમરત્વ વાસ્તવમાં નાથ-નિરંજન-પદ લાભ છે. અને તે જ પૂર્ણતા છે. સાપેક્ષ અમરત્વ સિઘ્ધપદ લાભ છે. અમૃતઘારાનું શ્રાવણ અને તેનાથી દેશ સંજીવન તે પ્રકારની અમરતા પ્રાપ્ત કરવાના ઉપાય રૂપમાં વર્ણિત થાય છે. આ તરફ સહસ્ત્રદળ કમળથી નિરંતર જે અમૃતઘારા ઝરતી રહે છે તે સમયે તેનું પાન કરવાનો અવસર આવે છે. પ્રાણની ચંચળ

અવસ્થામાં તેનું પાન કરવાની સંભાવના નથી. અદ્યોમુખ સહસ્ત્રદળ કમળને ઉદર્વમુખ કરીને તે કમળના અમૃતથી મનનો અભિષેક કરવો આવશ્યક છે. ત્યાં પ્રણવનું દયાન કરવું જોઈએ. બ્રહ્મરંદ્ય અને ત્રિવેણીનું દ્વાર બંદ્ય કરવું આવશ્યક છે. આ ઉપાયના અવલંબનથી સુદ્યાદ્યારા ફરીથી નીચે નથી પડી શક્તી. અમૃત એક્ત્ર થાય છે. યોગિઓના કથન અનુસાર આ ક્રિયા આકાશ, ચંદ્રભેદના નામથી પરિચિત છે. અહીં એ જાણવું જરૂરી છે કે દેહ્દરસ અમૃતરસમાં પરિણત થઈને ઉદર્વગામી વાયુ દ્વારા ઉપર જાય છે. અને સહસ્ત્રારમાં સંચિત થાય છે. સૂત્ર કહે છે કે :- અંતસ્ના પૂર્ણ ચંદ્રના અમૃત રસને એકઠો કરવો એ પરમાત્માનો નૈવેદ્ય છે.

આ મતમાં ચાર પ્રકારના ચંદ્ર સ્વીકૃત છે :- (૧) આદિ ચંદ્ર, (૨) નિજ ચંદ્ર, (૩) ઉન્મદ ચંદ્ર અને (૪) ગરલ ચંદ્ર.

રસાત્મક નિજયંદ્રને ખેંચીને આકાશ ચંદ્રની ચોજના કરવી આવશ્યક છે. ઉદર્ધ ગતિના કારણે રસ અમૃત રૂપમાં પરિણત થાય છે. આકાશ ચંદ્ર સહસ્ત્રારથી સંલગ્ન હોય યોગી આ રૂપમાં ગરલ ચંદ્રનું પાન કરશે. ગરલ ચંદ્રનું પાન અને પ્રણવ ઘ્યાન જરૂરી છે. ગરલ ચંદ્ર દ્વારા દેહ અને મનનું શોધન અને સજીવન થવાથી સિઘ્ધ દેહની પ્રાપ્તિ થાય છે.

યોગી જ્યારે પ્રાણ અને અપાનની સમતા પ્રાપ્ત કરીને શાંતિમાં અવસ્થિત થાય છે, અને પૂર્વવર્શિત અમૃતને પ્રાપ્ત કરે છે, ત્યારે તેનું કર્તવ્ય છે સ્વયં તે અમૃતનું પાન નિર્દિ કરીને તેના દ્વારા નાભિ સ્થિત જવલન્ત મહાદેવનો અભિષેક કરવો અને સાથો સાથ હંસ-હસ બોલીને હંસ મંત્રનું આવર્તન કરવું. મહાબલિ દશાનન રાવણની નાભિમાં રહેલ અમૃત કુંભનું આ જ રહસ્ય છે. જેનું ભેદન શ્રી રામે પોતાના બાણથી કર્યું છે અને રાવણ મરણ શરણ થયો હતો.

ઉપનિષદ્માં હંસચોગ યા અજપા સાધન સાધનનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે, આ ચોગના પ્રભાવથી પ્રત્યગાત્મા અને પરમાત્માનું જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે. આ દંસ જ્ઞાન છે, જે ચોગી આ પઘ્ધતિ અનુસાર અજપા સાધનમાં અગ્રસર થાય છે, તેઓએ પ્રથમ સિઘ્ધાસન પર બેસીને કાબા પગની એડી વડે ગુદા સ્થાનને આવેષ્ટન કરીને ક્રિયા કરવી પડે છે. આ રીતે મૂલાધારમાં વાયુ સંચિત્ત થતો રહે છે. આ પછી પોતાની શક્તિ અનુસાર અકુંચન ક્રિયા દ્વારા મૂલાધારથી તે વાયુને ઉઠાવવો પડે છે. અહીં સુધી ક્રિયા સિદ્ધ થવાથી પ્રાણ અને અપાનમાં સામ્ચ સ્થાપન કરવું આવશ્યક હોય છે. પ્રાણ અને અપાનમાં સામ્ય સ્થાપન કરવું આવશ્યક હોય છે. પ્રાણ અને અપાનના સામ્ય ભાવમાં આવવાથી મૂલાધાર સ્થિત ત્રિકોણમાં જે અગ્નિ છે. તેને ઉઠાવીને પ્રાણ અને અપાનની સાથે જોડવાથી જ કુંડલિની શક્તિ જાગૃત થઇ જાય છે. કુંડલિની જાગરણ બાદ તે भागत हुंडितनी क्षारा प्रह्मग्रंथिनो लेह हरवो पडे छे. आ ग्रंथिनो लेह न थवा सुधी ષટ્ચકના પ્રથમ ચક્ર મૂલાંઘારમાં અર્થાત્ ચતુર્દલ પદ્મમાં પ્રવેશ કરવાનું સામર્થ્ય નથી આવતું. કમળમાં પ્રવેશ કરીને તે કમળમાં જે એક બિંદુ યા તુરીય ભૂમિ છે તેનું ઘ્યાન કરવાનું દોય છે. તે ઘ્યાનથી ઊર્ઘ્વગતિ ઉત્પન્ન થાય છે. ત્યારે ષટ્દલ-સ્વાધિષ્ઠાન ચક્રની ત્રણ વાર કરીને દશદલ મણિપુરમાં ગમન કરવાનું હોય છે. તેસમેચે ફરીથી ગ્રંથિ ભેદની આવશ્યક્તા હોય છે. આ ગ્રંથિનું નામ વિષ્ણુ ગ્રંથિ છે. આ અનાહત ચક્રથી નીચે

અવસ્થિત છે. એનું ભેદન કર્યા વિના અનાહત ચક્રમાં પ્રવેશ થઇ શક્તો નથી. હૃદયમાં પ્રવેશ કરીને પ્રથમની માફક ચક્રસ્થ મધ્ય ખિંદુમાં તુરીય ધ્યાન આવશ્યક બને છે. આ સૂત્રાત્માનું ધ્યાન છે. આ સમયે સવિકલ્પ સમાધિનો ઉદય થાય છે. અનાહતનો અતિક્રમ કરીને વિશુધ્ધ ચક્રમાં પ્રવેશ કરવાના માર્ગમાં સ્તનવત્ લંબમાન્ ર માસપિંક જોવામાં આવે છે. તે સમયે આજુબાજુ બે પથોનો છોડીને મધ્યપથથી વિશુધ્ધમાં પ્રવેશ કરવાનો હોય છે. ત્યાં પ્રાણ નિરુધ્ધ થાય છે. આ પછી તુરીય યા અંતિમ ગ્રંથિનો ભેદ કરીને આજ્ઞાચક્રમાં ઉઠવું જોઇએ. આ ગ્રંથિનું નામ રૠંગ્રંથિ છે. તે આજ્ઞાચક્રની નીચે અવસ્થિત છે. આજ્ઞામાં પ્રવેશ કર્યા પછી ત્યાંના બીજ યા તુરીયનું ધ્યાન જરૂરી છે. અહીં સુધીનો માર્ગ પાર કરી લીધા પછી યોગી સૂર્ય, ચંદ્ર અને અગ્નિ આ ત્રણ તેજો અથવા ત્રણ બિંદુઓને મેળવવામાં સમર્થ થાય છે. તે સમયે આ ત્રણ તેજોમાં પાર્થક્ય (જુદાપણું) રહેતું નથી. ત્રણેના મળવાથી એક મહાતેજનો વિકાસ થાય છે. એના ફળ સ્વરૂપ સહસ્ત્રાર સ્થિત ચંદ્રથી ઝરતા અમૃતનું આસ્વાદન કરવાનો અધિકાર ઉત્પન્ન થાય છે. આ છે આત્મા - પરમાત્મા માટે સંચિત કરેલ નૈવેધ અને તેનો ઉપભોગ તે પરમાત્માની કૃપારૂપ પ્રાપ્ત પ્રસાદ.

ત્યારે યોગી અજર અને અમર પિંડ લાભ કરીને સહસ્ત્રાર શોભી બ્રહ્મરંઘમાં પ્રવેશ કરે છે. ત્યાં તૂર્ચયા તૂર્ચ-તૂર્ચનું અપરોક્ષ દર્શન થાય છે, જેના પર ત્રણ માત્રાઓ આરોપિત થાય છે, જેના પર ત્રણ માત્રાઓ આરોપિત થાય છે, તેનું નામ તૂર્ચ છે. જ્યારે આ અવસ્થાનો અનુભવ થાય છે, તો પોતાની ત્રિમાત્ર રૂપમાં પ્રતીતિ થાય છે. પરંતુ સૂર્ચ-તૂર્ચમાં (એટલે તૂર્ચાતીતમાં) માત્રા લુપ્ત થઇ જાય છે. આ સાક્ષાત્કાર ક્ષણિક થઇને સદાકાલીન થવો આવશ્યક છે.

મન જ તો ચંદ્ર છે - બિંદુ પૂર્ગચંદ્ર અવશ્ય વિશુધ્ધ અને ચિન્મય. એટલે બિંદુથી જ ચિદ્ અનુભવ આરંભ થાય છે. સ્વચ્છ દર્પણમાં જેવી રીતે જ્યોતિ પ્રતિફલિત થાય છે તેવી જ રીતે ચિદાલોક પ્રતિફલિત થાય છે.

બીજું પણ એક રહસ્ય છે. બિંદુને આપણે પૂર્ણિમા કહી, પરંતુ તે યોગ્ય પૂર્ણિમા નથી, ઠીક પૂર્ણિમા હોવાથી પૂર્ણતા અક્ષુણ્ણ રહેતી. કૃષ્ણપક્ષ નહિ આવ તે. કૃષ્ણ પક્ષ જ કાળગ્રાસ છે. બિંદુમાં ૧૫ કળાઓ છે એક કળા નથી. યાને અમૃતકળા યા ષોડશીની કમી છે. આ પ્રકારે ઉન્મનામાં ૧૫ કળાઓનું અવસાન પરંતુ ગુપ્ત કળા છે. તેમાં ષોડસીનો આભાસ. પંચદશ (૧૫) કળાઓ અહીં અસ્તમિત છે. જો વાસ્તવમાં ષોડશી હોતી તો અમાવાસ્યા બાદ શુકલ પક્ષ નહિ હોત. કાળચક્રનું આ વર્તન ષોડશીની વ્યક્તતાના પ્રભાવમાં થાય છે. ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ ષોડશ કળા પૂર્ણ પુરશ્વ છે, પુરશ્વોત્તમ છે. ષોડશકળા પુરશ્વમાં અમૃતકળા એક છે. તે જ વાસ્તવિક અમાકળા છે, બાકી ૧૫ કળાઓ કાળપૃષ્ઠ અને કાળ રાજ્યમાં સંક્રમણ કરે છે.

એક ચોગિક મત એવો છે કે પરમાત્મા ખૂબ જ દયાળુ છે, કોઇપણ જ્ઞાની-અજ્ઞાની, ચોગી-અચોગી, ભક્ત-અભક્ત, સાધક-અસાધક, ગરીબ-તવંગર હોય, દાની-અદાની હોય, લોભી-નિર્લોભી હોય, પુણ્યાત્મા કે પાપાત્મા હોય, ખૂની હોય યા પરોપકારી પરમાત્માએ દરેકને કર્માયતન્ અને ભોગાયતન એવું શરીર આપ્યું છે. પ્રત્યેકને જીવવા પૂરતી અને કાર્ચ કરવાની શક્તિ પણ પરમાતમાં જ આપે છે એની નજરમાં ગુણ-અવગુણનો કોઇ પક્ષપાત નથી. સ્ત્રી, પુરુષ, બાળક અને વૃઘ્ધ પ્રત્યેક પ્રાતઃ કાળે પરમાતમાં સહસ્ત્રાર કમળમાં ૩ બુંદ અમૃતના ટપકાવે છે. જે તેને ૨૪ કલાક કામ કરવાની શક્તિ આપે છે. પરંતુ પરમાતમાએ આપેલી શક્તિ કરતાં તે વધુ પરિશ્રમ કરીને અથવા સ્ત્રીસંગ કરીને શક્તિનો વ્યય કરે છે. એટલે શક્તિફીન થાય છે. રોગગ્રસ્ત થાય છે. આયુષ્ય ટૂંકુ થાય છે. તેમાં દોષ પરમાતમાનો નથી, આપણો જ છે. પરમાતમાં બ્રાહ્મ મુદ્દર્તમાં અમૃત પ્રદાન કરે છે. તે અમૃતવેળા કહેવાય છે.

# તેરમું સૂત્ર

#### " निश्चलत्वं प्रदक्षिणम् । "

િ નિશ્ચલતા જ પ્રદક્ષિણા છે, અર્થાત્ 'તેની' પૂજાના હેતુ ઘૂમવાની પ્રક્રિયા છે.

મૂળવસ્તુ પરમ સામ્યાવસ્થા છે. ઉપનિષદે એનો સ્વરૂપ નિર્દેશ કરતાં શબ્દો વાપર્યા છે. 'परम साम्य' આ પદનો પ્રયોગ કર્યો છે. આમાં નામરૂપની કલ્પના નથી ચાલી શક્તી, એનું ચિંતન નથી, વર્ણન નથી. તે અવાક્ મનસનોચર છે. ત્યાં અસ્તિત્વનું પરમ મોન છે. આમ છતાં સર્વ નામ રૂપ, ચિંતન, મનન અને વર્ણનનું સંક્ષેપમાં સમગ્ર વિશ્વનું આ જ મૂળ છે. એને તત્ત્વ અને તત્ત્વાતીત બંને જ કહેવામાં આવેલ છે. વિશ્વાત્મક હોવા છતાં વિશ્વાતીત છે. આ ઉપનિષદનું 'પૂર્ણ' છે, નિશ્વલત્વમ્ છે. કોઇ એવો ખ્યાલ નિહ કરે કે આ વિશ્વાત્મક પક્ષ મિથ્યા છે, વિશ્વાતીત જ સત્ય છે. લક્ષ્ય ભેદ-વશાત્ જીવ પરમ પદાર્થના જે કોઇપણ અન્ય સ્થિતિ લઇ શકે છે. વસ્તુ જયારે અભિન્ન એટલે કે સ્વપ્રકાશ હોય છે, ત્યારે જે કોઇ તરફ સ્થિતિ લેવાથી બંને તરફ સમાન રૂપથી ખુલશે, એમાં સંદેહ કેવો ?

આ જે વિશ્વની દિશા છે, એ જ અપર સામ્ય છે. આ બિંદુ છે, મહાબિંદુ. અહીં શિવ અને શક્તિ, બ્રહ્મ અને માયા, પુરુષ અને પ્રકૃતિ સમરસ છે. એકાકાર છે. બધું

જ એકાકાર. આ નિત્ય અવસ્થા છે. અહીં અનંત વિચિત્રતા છે.

સૃષ્ટિ અને સંહાર અર્થાત્ પ્રસાર અને સંકોચ શક્તિનો સ્વભાવ છે, સ્વધર્મ છે, એટલે અનપાચી છે. આ પ્રતિનિયત થઇ જ રહ્યું છે. આ બહિર્ગતિ અને અન્તર્ગતિ, અદ્યોગતિ અને ઊદર્વગતિ, પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિ સમ્મિલિત રૂપથી વૃત્તરૂપથી કલ્પિત તથા કાળચકના નામથી અભિહિત થાય છે.

જ્યારે આ સામ્યભંગ થાય છે અર્થાત્ સ્તર અનુસાર વિશ્વનો આવિર્ભાવ થાય છે, ત્યારે આ બિંદુ (કેન્દ્ર) જ શક્તિ અંશમાં પરિણામ લાભ કરે છે, અને શિવાંશમાં સાક્ષી રહે છે. સાક્ષી (આત્મા) અપરિણામી અને એક જ, કિંતુ શક્તિ કમશઃ સ્તર-સ્તર પર ફેલાતી રહે છે. સાક્ષી (આત્મા) કેન્દ્રસ્થ છે. મૂળ શક્તિ પણ તે-બંને જ એક ભાવપન્ન છે. પરંતુ શક્તિમાં પ્રસારણ અને સંકોચ-બે અવસ્થાઓ છે. સાક્ષીમાં તે નથી. સાક્ષી પ્રત્યેક દશાનો નિરપેક્ષ દષ્ટા માત્ર છે. અર્થાત્ એ જેવી રીતે કેન્દ્રસ્થ આત્મ-ભાવપન્ન મૂળમાં સામ્યપથી શક્તિનો દષ્ટા છે, તેમ જ પ્રસારણ અને સંકોચ નામ અવસ્થાદ્ભયનો પણ દષ્ટા છે. સાક્ષી વિશ્વાતીત છે. નિશ્વલ છે, એટલે નિત્ય કાળચક્રની ઉપર અવસ્થિત એટલે કે એ કાળચક્રનું નાભિ સ્વસ્ત્ય છે. શક્તિના પ્રસારને સૃષ્ટિ કહે છે, અને સંકોચનને સંહાર, પ્રસાર અને સંકોચન બંનેના જ આદિ અંત સામ્યાવસ્થા છે. વચમાં છે વેષમ્ય કાળચક્રનું આવર્તન. પણ વેષમ્યના પણ અંતસ્તલમાં સામ્યવસ્થા નિહિત છે.

દીપકથી જેવી રીતે જ્યોતિ નીકળે છે, જળાશયમાં નાનું એવું ઢેકું (પત્થર) ફેંકવાથી ત્યાંથી જે ચારે બાજુ કુંડાળા સ્થાય છે, બિંદુ પણ તેમ જ ફેલાય છે. તે ક્રમ વર્ધ્યમાન હોય છે, પરંતુ વધવાની સીમા હોય છે. કારણ કે સૃષ્ટિની પ્રસૂતિ અનંત નથી હોઈ શકતી. તે પ્રેરણાની તીવ્રતા સાપેક્ષ છે. પ્રસાર શક્તિ જેટલી પણ ક્ષીણ હોય છે, સંકોચ શક્તિ તેટલી જ પુષ્ટ થતી રહે છે. ઠીક આ રીતે સંકોચ શક્તિની ક્ષિણતાથી પ્રસારની પુષ્ટિ સમજવી જોઈએ. સંકોચ અને પ્રસાર શક્તિ ક્રમથી એક પછી બીજી પ્રગટ થાય છે. આ કાળચકનું આવર્ત્તન છે. ઊદર્વતમ સ્તરથી સર્વથી નિમ્નભૂમિ સુધી સમગ્ર વિશ્વ આ ચક્રમાં આવર્તિત થાય છે. આ ચક્રનું આવર્ત્તન બિંદુને કેન્દ્ર બનાવીને થાય છે. આ રીતે સમગ્ર વ્યક્ત જગત વચમાંના કેન્દ્ર બિંદુની પ્રદક્ષિણા કરે છે. બિંદુ અપરિવર્તનશીલ, ઉદાસીન, નિશ્વલ સાક્ષીરૂપ છે. આ પરિધિ તરફથી કેન્દ્ર તરફ જવાનો નિશ્વલ પ્રયત્ન તે પ્રદક્ષિણા છે. એવું ઉક્ત સૂત્રનું રહસ્ય છે.

સાંખ્ય દર્શનમાં અને પરિણામ (સદૃશ અને વિસદૃશ, અનુલોમ અને વિલોમ) કહે છે. વૈદિક સાહિત્યમાં એનું નામ સંવત્સરચક અથવા ઉત્તરાયણ અને દક્ષિણાયન ગતિ કહે છે. ઉત્તરાયણ યા ઊદર્વગતિને દેવચાન અને દક્ષિણાયન યા અધોગતિને પિતૃયાન કહે છે. જેમણે યંત્રની ષોડશનિત્યાની આલોચના કરી હશે, તેઓ જાણે છે કે સૃષ્ટિ-સંહારજ શુકલ અને કૃષ્ણપક્ષના રૂપમાં માસચક છે. ચંદ્રની ષોડશીકળા અમૃત સ્વરૂપ અને બિંદુ સ્વરૂપ છે.

સ્થૂળ સ્તર પર જઇને પ્રસાર શક્તિ પ્રતિહત થાય છે. સ્થૂળ જગત જ બાહ્ય જગત છે. બાહ્ય જગતમાં સ્થૂળ દેહમાં કાળચક આવર્તિત થતું રહે છે. આવર્તન-માર્ગનો એક વામ અંશ ઇડા (ચંદ્ર) અને બીજો દક્ષિણ (જમણો) અંશ પિંગળા (સૂર્ચ) છે. આ બંને માર્ગોમાં પ્રત્યેક અસંખ્ય શાખા-પ્રશાખાવાળા છે અને માછલીની જાળની માફક સમસ્ત દેહમાં વ્યાપી રહેલ છે. પ્રસાર શક્તિ સ્થૂળમાં આવીને પ્રતિહત થાય છે, એ કહેવામાં આવેલ છે. તેવી જ રીતે જીવ પણ સ્થૂળ કોષમાં આ બદધ થઇ જાય છે. પ્રથમ સ્મૃતિને ભૂલી જાય છે, વેષ્ણવી માયાથી વિમોહિત થઇને ઇડા-પિંગલા માર્ગથી શ્વાસ-પ્રશાસ રૂપમાં સંચરણ કરતો રહે છે. આ સંસારને સંસાર ગિત અથવા કાળચક્રમાં પરિભ્રમણ કહે છે. આ જીવની સોથી મોટી પરિક્રમા (પ્રદક્ષિણા) છે. જે શક્તિ પ્રવાહ પ્રથમ જયોતિરૂપમાં અને પછી નાદરૂપમાં પ્રકરિત થયો હતો, તે સ્થૂળ રૂપમાં પ્રાણરૂપમાં (કહેવાનું નિહ હોય, જયાં સુધી સંભવ છે, અને પારિભાષિક શબ્દોને છોડવાની ચેષ્ટા કરી છે.) પ્રકાશિત થાય છે. પ્રાણ શબ્દ નાદ અને જયોતિના પર્યાય રૂપમાં પણ વ્યવહત થાય છે. સ્પંદન યા કંપન જ પ્રાણતત્ત્વ છે. જ્યોતિ, નાદ અને તથા કથિત પ્રાણ એક જ શક્તિનો ક્રમિક વિકાસ છે. એને સ્મરણમાં રાખવું જોઇએ.

જ્ઞાનેન્દ્રિય, કર્મેન્દ્રિય, પ્રાણાદિ, વાયુ, પ્રભૃતિ આ પ્રાણશકિતના વિકાસ છે, પ્રસાર શકિતમાં જ્યારે રૂકાવટ આવે છે તો સંકોચ શકિતની ક્રિયા શરૂ થાય છે. સમગ્ર બ્રહ્માંડમાં સર્વત્ર આ જ વ્યવસ્થા છે. આ સંકોચ શક્તિના પ્રભાવથી બ્રહ્માંડ ક્રમશઃ વેષમ્ય ત્યાગીને સામ્યવસ્થાથી તરફ આગળ વધે છે. અલગથી કોશિશ નહિ કરવાથી પ્રત્યેક વ્યક્તિ બ્રહ્માંડની મુક્તિની સાથે મહાપ્રલયના સમયે મુક્તિ પ્રાપ્ત કરશે. પરંતુ પુરુષાકાર પ્રયોગ કરવાથી બ્રહ્માંડની મુક્તિના સમયની અપેક્ષા નથી કરવી પડતી.

સ્થૂળ આવરણમાં વેષ્ટિત થઇને જીવ સૂક્ષ્મ સુષ્મા માર્ગમાં પ્રવેશ નથી કરી શક્તો. પૂર્વ સંસ્કાર યા વાસના, અભિમાન યા કર્તૃત્વ-બોધ, ફળની આકાંક્ષા યા ભોગાભિલાષ (જેને કામના કહે છે) આ ત્રણ આ વરણોથી જીવનું સ્થૂળત્વ થયું છે. વિષય, ઇન્દ્રિય આદિ રૂપમાં આ સ્થૂળ આવરણ જીવને પોતાના ધામમાં પ્રત્યાવૃત્ત (ફરીથી આવવા) નથી દેતા.

જીવ માત્ર જ જ્ઞાન ચાઢે છે, આનંદ ઇચ્છે છે, અમૃત ઇચ્છે છે એક શબ્દમાં બ્રાહ્મી સ્થિતિ ચાહે છે અને તેની આશામાં વિષયના રાજ્યમાં ઘૂમે છે. વાસ્તવમાં વિષય આદિ તેના પ્રાર્થનીય નથી. આનંદ જ પ્રાર્થનીય છે. આનંદના સાધન રૂપમાં ગોણભાવથી તે વિષય આદિની કામના કરે છે. પરંતુ, યુગ-યુગાન્તર, અહીં સુધી કે કલ્પ-કલ્પાન્તર, લોક-લોકાન્તરમાં સંચરણ કરીને પણ તેની આકાંક્ષા તૃપ્ત નથી થતી. એનું એક માત્ર કારણ એ છે કે તે સમસ્ત વાસના અને કતૃત્વ આદિથી પરિભ્રમણ કરે છે. જ્યાં સુઘી વાસનાનો ઉચ્છેદ કમ સે કમ એક નિમેષ માટે પણ નથી થતો, ત્યાં સુધી સુષુમ્ણાનો પ્રવેશપથ નથી મળતો. કારણ કે સ્થૂળ વસ્તુ સૂક્ષ્મ માર્ગમાં પ્રવેશ નથી કરી શક્તી. ભૂત શુધ્ધિ, ચિત્ત શુધ્ધિ આદિનો હેતુ આસ્થૂળતા વિસર્જનના સિવાય બીજો કોઇ નથી. પંચભૂત જ્યારે શુધ્ધ થાય છે તો પંચીકરણ નથી રહેતું, અહીં સુધી પંચલિંદુ પણ એક લિંદુમાં પરિણત થઇ જાય છે. તેની પાછી ચિત્તની શુદિધ થવાથી તે એક બિંદુ નિર્મળ થઇને જ્ઞાનચક્ષુ ખોલે અથવા ત્રીજા નેત્રને ખોલે છે. આ વિશુધ્ધ જીવાવસ્થા છે. આ પછી ઇશ્વર તત્ત્વના સમ્મુખીન બની ક્રમશઃ વૃધ્ધિ પામવું જ ઉપાસના છે. ઉપાસનામાં આજ્ઞાચક્રસ્થ બિંદ અને સહસ્ત્રારસ્થ મહાબિંદુમાં ભેદ રહે છે, અભેદ પણ રહે છે. કુંડલિની ચૈતન્થની સાથોસાથ ઇડા-પિંગલામાં પ્રવહમાણ સ્ત્રોત સૂશ્યતા પ્રાપ્ત કરીને સુષુમ્ણાના પથથી પ્રવેશ કરે છે. આ પ્રકારે, જીવ શક્તિ વજ અને ચિત્રિણી નાડીને ભેદીને અંતમાં બ્રહ્મનાડી યા આનંદમય કોષમાં જાય છે, આ જ ઐશ્વર્ચ અવસ્થા છે, જયારે આનંદમય કોષ પર પણ લક્ષ્ય રહી જતું નથી ત્થારે ગુણાતીત પરમ સામ્ય અવસ્થા પ્રાપ્ત થાય છે. ધીરે ધીરે આ ભેદાભેદની વચ્ચેથી ભેદાંશ વિગલિત થવાથી અભેદની પ્રતિષ્ઠા થાય છે, બ્રહ્મજ્ઞાન લાભ થાય છે. અહીં અનંત બ્રહ્માંડની પ્રદક્ષિણા, જન્મ-જન્માંતરની પ્રદક્ષિણા, લોક-લોકાંતરની પ્રદક્ષિણા, પિંડની પ્રદક્ષિણા સમાપ્ત થાય છે. પ્રદક્ષિણા સમાપ્ત કરતો જીવ અંત બોલે છે :-

> यानि कानि च पापानि जन्मान्तर कृतानि च ा तानि सर्वाणि नश्यन्त प्रदक्षिण पदे पदे ॥

આ પ્રદક્ષિણાની ફળશ્રુતિ સફળતામાં પરિણમે તો જીવને ગુણાતિત પરમ સામ્યાવસ્થા બ્રહ્મત્વનો લાભ થાય છે. આમ 'નિશ્વલ બ્રહ્મત્વ' ની પ્રાપ્તિ થતાં પરમાત્મ પદની પ્રાપ્તિ માટે પ્રદક્ષિણા (ચક્રવ્યૂદ) કે ભટકાવ સમાપ્ત થાય છે. અંતે સૂત્ર 'સ્થ્વિलત્વં प्રદક્ષિणम્' યાદ કરીએ.

### ॥ ॐ श्री परभात्मने नमः ॥ **औहम्ं सूत्र**

'' सोडहं भावो नमस्कारः । '' हुं ते ४ छुं, આ ભાવ ४ नमस्डार छे.

સમગ્ર જગત, ઇશ્વર, જીવ અને જ્ઞેય જ ડ પદાર્થ વ્યષ્ટિ અને સમષ્ટિ રૂપમાં માતૃકાથી ઉદ્દભૂત છે. માતૃકા, મહામાતૃકા, વર્ણમાળા મૂળમાં એ સર્વ એક અદ્ભેત મહા શક્તિની જ ભિન્ન ભિન્ન અવસ્થાના અનુરૂપ નામ છે. યાને અહં રૂપમાં જે પ્રકાશ મનાય છે. તેના મૂળમાં પણ માતૃકા છે. એ અહં પૂર્ણ અહં હોઇ શકે છે, અને અપૂર્ણ પરિચ્છિન્ન અહં હોઇ શકે છે, પણ બંનેમાં જ માતૃકાનો ખેલ અવશ્ય છે. પૂર્ણ અહં સંપૂર્ણ માતૃકામય છે. જ્ઞકારથી જ્ઞકાર પર્યંત માતૃકા-વર્ણમાળાનું જે મહાન ચક છે. 'જ્ઞ' થી મતલબ પ્રકાશમાન અને 'જ્ઞ' થી વિમર્શ - આ 'જ્ઞ'કાર અને અંતમાં 'જ્ઞ' કાર આ મહામંડળ માતૃકા-મંડળ છે. આ જ પૂર્ણ અહં સ્વરૂપ છે.

સચ્ચિદાનંદ બ્રહ્મ અવ્યક્ત રૂપમાં સત્ અને પ્રકાશ રૂપમાં આત્મપ્રકાશરૂપી આ અનંત માતૃમંડળ છે. પૂર્ણ અદં પરમેશ્વરનું નિત્ય સિઘ્ધ અને પરિપૂર્ણ છે. એની બહાર કંઇ જ નથી, રહી પણ નથી શકતું અને એમાં એની સાથે અભિન્નરૂપમાં અનંત સત્તા છે. તેનાથી પૂર્ણ પરમ પ્રકાશના પૂર્ણત્વમાં વ્યાઘાત નથી હોતો, આ પ્રકાશની બહાર પ્રકાશ કલ્પનીય નથી.

પૂર્ણ અહં એક અને અભિન્ન છે, એમાં ભિન્ન અવચવ રહેવા છતાં પણ તે :-'सुत्रे मणिगळा इव' भाળામાં મણકાયો અથવા પુષ્પમાળામાં કૂલ ચાઢે જેટલા પણ દોય ફુલો અથવા મણકાઓનું અંતર્ભેદી સૂત્ર એક જ હોય છે. એટલા માટે માળાને એક કહેવામાં આવે છે. અહીં પણ અંતર્ભેદી સૂત્ર એક જ છે. જે 'અ' કારથી 'ह' કાર સુધી પ્રસુત થાય છે. આ જે અહં છે, તે એક માત્ર અહં જ છે. એમાં કોઇ પદાર્થ નથી, પદાર્થ હોત તો આ અહં પૂર્ણ અહં ન હોઇને 'અહં-ઇદં' ના સમન્વય રૂપમાં પરિણત થયો હોત. પૂર્ગ અહં ચૈતન્ય સ્વરૂપ છે, તેમાં ઇંદતા નથી. એક માત્ર અહંતા જ છે. ઇદંતા સ્વાતંત્ર્ય બળથી સૃષ્ટિ મુખમાં આવિર્ભૂત થાય છે. તે સૃષ્ટિનું નામ મहાસૃષ્ટિ હોય છે. આપણા ખંડકાળના જગતમાં અનંત લોક-લોકાંતર જે કંઇ છે, હતું યા હશે. સર્વ નિત્ય વર્તમાન રૂપમાં તે મहાસુષ્ટિમાં હચાત છે. ત્યાં કાળ નથી, પણ છે, જે કાળ પરિણામનો સાધક છે, જે કાળને આપણે ધર્મ પરિણામ રૂપમાં જોઈએ છીએ. જે અતીત, અનાગત અને વર્તમાન રૂપમાં આપણી નિકટ પ્રકાશિત થાય છે, તે ભૂમિમાં તે કાળનું અસ્તિત્વ નથી. કિંતુ કાળ નથી, એવી વાત પણ નથી, આ બહુ જ ગૃહ્ય વિષય છે. તાંત્રિક ગણ એને મहાકાળ કહે છે. અહંથી ઇદં રૂપમાં ભાસમાન થવાથી સૃષ્ટિ રૂપમાં વર્ણિત થવા ચોગ્ય છે. એનો આદિ અંત નથી, એટલા માટે એને મહાસૃષ્ટિ કહે છે. જે કોઇ સમયમાં, જ્યાં ક્યાંય પણ કંઇક હતું યા હશે, તે મહાસૃષ્ટિમાં તે વિદ્યમાન છે, પરંતુ આમ છતાં પણ તે અવસ્થા પૂર્ણ અવસ્થા નથી, તે સંકુચિત અવસ્થા છે. કારણ કે તે ઇદં રૂપમાં ભાસમાન છે, અહેં રૂપમાં નહિ. આ મहાસૃષ્ટિનો આવિર્ભાવ પૂર્ણ અહેની સત્તાથી જ થાય છે. આ મહાસુષ્ટિનો સંહાર જ વાસ્તવમાં મહાસંહાર છે.

આ જેને મहાસૃષ્ટિ કહેવામાં આવી, તે ઇંદ રૂપમાં સમગ્ર મहાસૃષ્ટિનું પ્રતિક છે. જે મહાયોગીએ મહાકાળની અંદર પ્રવેશ કર્યો છે, એ તેઓની દષ્ટિની સામે નિરંતર કરતો રહે છે. એનું કોઇ વિશેષ રૂપ નથી. એ પરમ સામાન્ય રૂપ છે. અતીત, અનાગત અને વર્તમાન અહીં અવસ્થિત છે, સ્થૂળ-સૂક્ષ્મ કારણ, ચેતન અને અચેતન, જ્ઞાતા-જ્ઞાન અને જ્ઞેય, આંતર અને બાહ્ય સર્વ એની અંતર્ગત છે. આ ઇદ રૂપમાં નિત્ય સિદ્ધ રૂપમાં વિદ્યમાન રહે છે. અન્યાન્ય દર્શન યા અન્યાન્ય યોગની પ્રક્રિયાથી આ સ્થાનમાં આવતાં જ એક હિસાનથી ઇશ્વર પદમાં અધિષ્ઠિત થાય છે, પણ વાસ્તવમાં એવું નથી. આ પણ પૂર્ણત્વની અવસ્થા નથી. કારણ કે આ ઇદ રૂપમાં પ્રતિભાત થાય છે, અદં રૂપમાં નિદ. પૂર્ણ વસ્તુ એક માત્ર અદં છે, તેમાં ઇદનો લેશ પણ નથી રહેતો. ઇદંભાવ સૃષ્ટિની અંતર્ગત છે.

પૂર્ણ વસ્તુ અખંડ મહાપ્રકાશ અને પરાશક્તિનું સમ્મિલિત, સમ્મૂર્ચિકત, અભિન્ન સ્વરૂપ છે, પૂર્ણ સ્વરૂપમાં અદં છે, પણ તે અપૂર્ણ અદં નથી. મહાસૃષ્ટિમાં અદં છે, માચા પ્રમાતા થા જીવ રૂપમાં અનંત થા અસંખ્ય ઇદં સર્વ પ્રથમ છે મહાશૂન્ય રૂપમાં, તેના પછી તે તે પ્રમાતાના પ્રમેય રૂપમાં, જે પછીથી સમજી શકાશે, અને બંનેનું સમન્વયાત્મક વિજ્ઞાન છે. અનંત રૂપમાં કલ્પિત હોવા છતાં પણ એ એક અને અભિન્ન છે.

આ જે પૂર્ણ અહં છે તે નિત્ય સિઘ્ધ છે. એને કોઇ અહંકાર નહિ સમજી લે. પૂર્ણ સ્થિતિમાં અહંકાર રહી નથી શક્તો, ગ્રાહક ભૂમિમાં અહંકાર રહે છે, તે ચાહે ઇશ્વરીય ભૂમિમાં જ હો, જીવ ભૂમિમાં જ હો. પૂર્ણ સહેં ગ્રાહક-પદ-વાચ્ચ નથી. ગ્રાહક, ગ્રહણ અને ગ્રાહ્ય આ ત્રિપુટીના અંતર્ગત છે. પૂર્ણ અહંમાં ત્રિપુટી નથી, એક માત્ર અહં છે. પૂર્ણ અહં અને અપૂર્ણ અહંમાં પાર્થક્ય (જુદાપણું) શું છે, એ સંક્ષેપમાં બતાવી દો, પૂર્ણ અહં નિરપેક્ષ છે, સ્વતંત્ર છે, કિંતુ ગ્રાહકરૂપી અહં નિરપેક્ષ પણ નથી, સ્વતંત્ર પણ નથી. ગ્રાહક અહં ગ્રાહ્ય ઇદં સાપેક્ષ છે, કારણ કે ગ્રાહ્ય ન હોવાથી ગ્રાહક નથી રહી શકતો. પૂર્ણ અહંમાં ગ્રાહ્ય ક્યાં છે, ગ્રહણ જ ક્યાં છે અને ગ્રાહક જ ક્યાં ? સમસ્ત અખંડ રૂપમાં બસ એક અહં છે, ત્યાં બીજા કોઇને સ્થાન નથી. ગ્રાહક રૂપી અહં અને પૂર્ણ અહંમાં ઘણી જ પૃથકતા છે. ગ્રાહક રૂપી અહં સૃષ્ટ કોઇપણ ઉપાધિને આશ્રય કરીને હોય છે, સમજી લેજો કે આ જે સૃષ્ટ આશ્રય છે, ખરું જોતાં તે બે વિભાગમાં વિભાજિત છે. બંને જડ છે, પરંતુ એકમાં પ્રાણની ક્રિયા થાય છે અને ત્યાં અહં પ્રતિતીનો ઉદય છે અને બીજામાં પ્રાણની ક્રિયા નથી હોતી અને ઇદં રૂપમાં પ્રતિત થાય છે, અહં રૂપમાં નહિ. તેને સાધારણ રૂપમાં જડ વસ્તુ કહે છે. એટલે સમજવું જોઈએ કે જડ વસ્તુ બે પ્રદારની છે -એકનો અહં આશ્રય કરે છે અને તે જ અહં ગ્રાહક પદમાં પરિણત થાય છે. બીજાને ગ્રાહ્ય કહેવામાં આવે છે. એની અંદર એક રહસ્ય છે. જેનું વિવરણ પછી બતાવાશે. શાસ્ત્રનું કથન છે કે - 'प्राक् संवित् प्राणे परिणता ग' – સર્વિતરૂપ ચૈતન્ય જ્યારે સૃષ્ટિની ધારામાં આવીને અવરોહણ કરે છે, તો સર્વ પ્રથમ તે પ્રાણરૂપમાં પરિણત થાય છે. કારણ કે અહંમાં જે સર્વ પ્રથમ તે પ્રાણરૂપમાં પરિણત થાય છે. કળા - 'અ' કાર છે. એ જ મહાપ્રકાશનો ધોતક છે. અને 'હ' કાર પ્રાણનો ધોતક છે. બંને એક છે આમ છતાં એક એક શિવરૂપી બીજો શક્તિરૂપી છે. પરંતુ ચિત્તરપમાં બંને અભિન્ન છે.

આ 'બંનેના સમ્મિલનમાં અન્તવર્ત્તા ભાવથી અસંખ્ય કળા છે. 'અ' કારથી 'દ' કાર સુધી પચાસ કળા પ્રસિધ્ધ છે. એમાં ઉપકળાના રૂપમાં અનંત કળાઓ ખેલી રહી છે. 'અ' કાર થી 'દ' કાર સુધી પ્રસર સમાપ્ત થતાં બંનેના આલિંગનથી અંતવર્તી રૂપમાં તમામ કળાઓ અભિન્નરૂપમાં પ્રકાશમાન થઇને અહંને જગાડી દે છે. આ 'દ' કાર આ ભૂમિમાં આવતાં જ સંવિત્ પ્રાણમાં બદલાય જાય છે. આજે 'દ' કાર છે, આ સાંસારિક દષ્ટિથી ગ્રાહક અને ગ્રાહ્મનો સંયોજક છે. જ્યાં સુધી મહાશૂન્યનો આવિર્ભાવ થવાથી પણ 'દ' કારનો આવિર્ભાવ નથી. ત્યાં સુધી દેહાત્મ બોધના ઉદયની સંભાવના નથી રહેતી. આને જરા સમજીને કહીએ તો - પ્રથમ એમ સમજો, 'અ' રૂપી પ્રકાશ પરિચ્છિન્ન થઇને માયા પ્રમાતા નામથી પરિચિત છે, જે સાધારણતઃ જીવ કહીએ છીએ. તંત્રમાં જેને પશુ કહે છે. એમાં પૂર્ણ અહંની અર્થાત્ પરમેશ્વરની સ્વાતંત્ર્ય શક્તિ સંકુચિત થઇ ગઇ છે.

આપણે જાણ્યું કે અહં બે પ્રકારના છે, એક અકૃત્રિસ, સ્વભાવસિઘ્ધ અહં, એમાં પ્રાણ નથી, આણવભાવ પણ નથી. આ જ પૂર્ણ અહં છે. એની સામે તટસ્થ રૂપમાં દશ્ય પણ નથી. અને એક છે ગ્રાહકરૂપી અહં ગ્રાહકરૂપી અહં દેહાત્મ બોઘવાળો છે. તેમાં પ્રાણની ક્રિયા થાય છે અને તેમાં દષ્ટ રૂપમાં બાહ્ય જગતનું અવભાસન થાય છે. કોઈ કુશળતા પૂર્વક જો આ ગ્રાહકરૂપી અહંની દષ્ટિ સામેથી આ દશ્યને હઠાવી દઈ શકાય અથવા જે આશ્રય યા દેહના સહારે તેનો અહંભાવ વિકસિત થયો છે, તેને અલગ કરી દેવામાં આવે, તો તે જ ક્ષણે તે ગ્રાહકરૂપી અહં પૂર્ણ અહંમાં પ્રવેશ કરે છે.

આ પ્રાણ હંસ છે. પોતાના સ્વભાવથી તે અધઃ ઊદ્ધ્વ સંચરણ કરે છે:- 'દ' કાર વિમર્શ રૂપમાં હાન (ત્થાગ) કરે છે અને 'ત્ત' કાર વિમર્શ રૂપમાં સમાધાન (ગ્રહણ) કરે છે. ત્યાગ અને ગ્રહણ એનો સ્વભાવ છે. આ નાદાત્મક હંસનો નિત્ય ઉચ્ચાર છે. અનચુક (દ્દ) અભિ વ્યંજક 'ઝ' કાર. આ નાદના શિરોરૂપમાં કલ્પિત થાય છે. આ આકારના જોડાવાથી 'રુ...' કાર અધઃ ઊદ્ધ્વ સંચારક થવાને લીધે ચરણ રૂપમાં કલ્પિત થાય છે જ – કારનો યોગ થવાથી બિંદુ આદિ પ્રમચેના પ્રગટ થવાનો સૂત્રપાત થાય છે. આ અનુસ્વાર યા 'ત્ત' કાર માત્રામાં જ હોય છે. આ પ્રકારે ઝ-રુ-મ યા 'ઝૈ' પ્રણવ રૂપમાં આ ઉચ્ચારણની ઉપલબ્ધિ સંભવિત બને છે.

અજપા મંત્ર 'સોકર્સ' માં 'સઃ' અંશ પ્રાણરૂપમાં અને 'સ' અંશ અપાનવૃત્તિ રૂપમાં પોતાના દેહમાં અનુસ્ચૂત છે. 'સ' શબ્દથી અપાનવૃત્તિનો સામ્ય મૂલક સંબંધ છે. એટલે 'સ' કાર અપાનવૃત્તિની સૂચના કરે છે. તેવી રીતે 'સઃ' કાર પ્રાણનો બોધ કરાવે છે. 'સઃ' અને 'સ' કાર મંત્રના આ બંને ભાગ પ્રાણ અને અપાન વૃત્તિરૂપમાં પોતાના દેહમાં સદૈવ ક્રિયા કરે છે. નિરંતર આવું સોચવું અજપાજપ છે.

ચોગીને કર્તવ્ય છે સહિત (મંત્રયુક્ત) અથવા કેવળ (મંત્રહીન) પ્રાણાયામ દ્વારા અર્થાનુસંધાન કરીને પ્રણવ અને હંસમંત્રનું ઉચ્ચારણ કરવું, પ્રણવાર્થ જે હંસ રૂપ છે, તેનું સોક્ક રૂપમાં અનુસંધાન કરવું. આ એક્ચ અનુસંધાન જ નમસ્કાર યોગનું રહસ્ય છે. અજપાનું તાત્પર્ય એમાં નિહિત છે. સૂત્ર કહે છે :- 'સોક્ક मानो नमस्कारः 1' હું તે જ છું,

આ ભાવ જ નમસ્કાર છે. અહીં નમસ્કાર ભાવ વિનયતા પૂર્વકનો સ્વીકાર છે. આ મુદ્રાને ચિન્મુદ્રા કહે છે. પ્રચલિત ભાષામાં એનું નામ શાંભવી યા ખેચરી મુદ્રા છે. આ મુદ્રાનું તાત્પર્ય છે કે પોતાનાથી ભિન્ન બીજું કોઈ જ નથી. આ બોધમાં સ્થિતિ આત્માના અર્ચનની પ્રશસ્ત (પૂજા) પઘ્ધતિ છે. સર્વદા 'સોક્કસ્મિ' માં મગ્ન રહેવું. આ પ્રત્યક્ષ યોગ પણ છે અને યાગ પણ છે. આ પછી તો મુદ્રા ધારણ આપમેળે જ થઈ જાય છે.

ભારતીય અઘ્યાત્મ ચિંતનમાં એ પ્રથમ સ્થિતિ છે:- 'હું છું' ની છે. બીજી 'હું' ની છે. હું (अहम्) ઓગળી ગયો, પરંતુ મારું અસ્તિત્વ હજુ છે. જો કે હું ખાલી છું. કંઇ પણ નથી, તો પણ હું છું. એને 'છું' કહે છે. પહેલાને તે કહે છે. અહંકાર-ઇગો, બીજાને તેઓ કહે છે અસ્મિતા - એમનેસ - હુંનું હોવાપણું. જો કોઇ ગહનતામાં અંદર જાય છે - અહંકારમાં, તો તે અસ્મિતાને પામે છે. અને હવે જો કોઇપણ ઊંડાણમાં જાય આ 'હું' ના તો તે દિવ્યતાએ પહોંચી જાય છે. ત્યારે તે કહે છે 'હું જ તે છું' - 'अह ब्रह्मासि' હું જ બ્રહ્મ છું. આ જ કોઇ થવાનો આધાર બની જાય છે. ખોવાઇને, મટી જઇને જ વસ્તુતઃ સર્વ કંઇ બની જાય છે. જમીન નાંખેલું બીજ સડીને પોતાનું અસ્તિત્વ ગુમાવીને મોટા વૃક્ષ રૂપ બની જાય છે. અંતમાં સૂત્ર:- 'સોडहमस्म' મગન રહેવું. इ ति नमस्कार योग रहस्यम् ।

# ॥ ॐ श्री परभात्मने नमः॥ **पहरमुं सूत्र**'' मौन स्तुतिः ।'' भोन ४ स्तुति छे.

સ્તુતિ, પ્રસ્તુતિ, સંસ્તુતિ એ શબ્દોના ભેદ સમજવા જેવા છે. સ્તુતિમાં પરમાત્મા, ઇષ્ટદેવ, ગુરુ, પ્રિય પ્રાત્રનાં ગુણાનુવાદ થાય, ગુણગાન થાય, સદ્ગુણોનું વર્ણન થાય. પ્રસ્તુતિમાં જે તે સ્વરૂપમાં યથાતથ વસ્તુની કે વિચારધારાની, મંતવ્યની, કર્તવ્યની, ગંતવ્યની રજુઆત કે જાણ થાય છે અને સંસ્તુતિમાં ચોક્કસ પ્રકારની નિર્ભેળ વિચારોવાળી વાક્ધારા પ્રગટ થાય છે તે સત્ય દકીકતનું વર્ણન કરે છે.

સ્તુતિ - સ્તવનમાં અહોભાવ હોય, યથાર્થ મહિમાગાન હોય, ઇષ્ટ પરત્વેનું ભવ્ય પ્રદર્શન હોય, સ્તુતિ કરતાં ભાવ વિભોર બનાય. આત્મજ્ઞાન-દેહભાન ભૂલાય.

સ્તુતિમાં લાગણીને સ્થાન છે, માંગણીને સ્થાન નથી. સ્તુતિમાં ફળમ્રુતિ ઉમેરાય, ઇચ્છાપૂર્તિના પ્રલોભન દર્શાવાય ત્યારે સ્તુતિ પ્રાર્થનારૂપ બની જાય છે. કોઇને સંતાન જોઇએ, પત્નિ જોઇએ, મકાન જોઇએ, નોકરી જોઇએ, વાદન જોઇએ. ઇન-ધાન્ય, નોકર-ચાકર જોઇએ, કોઇને સ્વતંત્રતા જોઇએ. કોઇને રત્નો-પ્રસાધનો, સુખ-સગવડ અને વિલાસ જોઇએ. લોકોની માંગણીઓ એટલી બધી અંતહીન છે જેનો પાર નથી. લોકો દેવી-દેવતા કે પરમાત્માની કોઇપણ પૂજા-ઉપાસના કે તેની પાછળ ફળ પ્રાપ્તિની લાલસા અવશ્ય હોય છે, બાધા માનતામાં સોદાબાજી હોય છે અને પ્રાર્થનામાં માંગણીની લાગણી હોય. સ્તુતિ નિષ્કામ હોઇ શકે. પ્રાર્થના નિષ્કામ હોતી નથી. સ્તુતિ એક કર્તવ્ય છે, ફરજ છે, જ્યારે પ્રાર્થનામાં સ્ત્યર્થ-પરમ માંગણી જ મહદ્દઅંશે અગ્રસ્થાને છે.

સ્તુતિમાં શબ્દ, અર્થ, ज्ञान महत्वपूर्ण नथी. શબ્દના ઉચ્ચારણ વગર मीन अवस्थामां સ્તુતિ થઇ શકે છે. ત્યાં ભાવના પ્રધાન છે. પ્રાર્થનામાં શબ્દ, અર્થ, ज्ञान, વિચારો ગુંથણી, પધ - ગધ, રાગ - રાગણી બધું આવી શકે. સંગીત વાધોનો સાથ લઇ શકાય. સ્તુતિમાં ભાવ અંતર્મુખી છે. જ્યારે પ્રાર્થનામાં ભાવ બહિર્મુખી છે. સ્તુતિને એકાંત જોઇએ. પ્રાર્થના બહારની દૂનિયા સંસારમાંથી આવે છે. જ્યારે સ્તુતિ-સ્તવન આત્માના અંતરાલમાંથી મોનમાં પ્રગટ થાય છે. એમાં પરમ સત્યનું અનુસંધાન હોય છે. એટલે સૂત્ર કહે છે - 'मौन स्तुतिः ।'

ભગવદ્ ગીતામાં શ્રી ભગવાન સ્વમુખે કહે છે કે :- જે પુરુષ એક સચ્ચિદાનંદ દાન પરમાત્મામાં જ નિત્ય એકી ભાવથી સ્થિત રહીને આ ત્રિગુણમચી માયાના પ્રપંચરૂપ સંસારથી સર્વથા અતિત થઇ ગયો છે. તે ગુણાતીત પુરુષના અભિમાન રહિત અંતઃકરણમાં ત્રણ ગુણોના કાર્યરૂપ પ્રકાશ, પ્રવૃત્તિ અને મોહાદિ વૃત્તિઓ પ્રગટ થવા અને ન થવા પર કોઇ કાળમાં પણ ઇચ્છા-દ્રેષ આદિ વિકાર નથી હોતા, આ તેના ગુણોથી અતીત થવાના પ્રધાન લક્ષણ છે. ત્રિગુણમચી માયાથી ઉત્પન્ન થયેલ અંતઃકરણ સહિત ઇન્દ્રિયોનું પોત-પોતાના વિષયોમાં વિચરવું જ ગુણોનું ગુણમાં વર્તવું છે.

समलोब्टाश्मकाग्चनः समदुःखसुखः स्वस्थः तुल्यप्रियाप्रियो संस्तृतिः घीरस्तुल्य निन्दात्म (म.गीता अ.४/२४)

જે નિરંતર આત્મભાવમાં સ્થિત, દુઃખ-સુખને સમાન સમજનારા, માટી, પત્થર સુવર્ણમાં સમાન ભાવવાળા, જ્ઞાની, પ્રિય તથા અપ્રિયને એકસમાન માનવાવાળા અને પોતાની નિંદા-સ્તુતિમાં પણ સમાન ભાવવાળો છે, એટલે કે મોન જ સ્તુતિ છે.

> मानापमानयोस्तुलयस्तुलयो **मित्रारिपक्षयोः** सर्वारम्पपित्यागी गुणातीतः (म.गीता अ.१४/२५)

જે માન અને અપમાનમાં સમ છે. મિત્ર અને વૈરી પક્ષમાં પણ સમાન છે અને સંપૂર્ણ આરંભોમાં કર્તાપણાના અભિમાનથી રહિત છે. તે પુરુષ ગુણાતીત કહેવાય છે.

જે પુરુષ અવ્યભિયારી ભક્તિ દ્વારા મને નિરંતર ભજે છે. જેની સ્તુતિમાં કોઇ માંગણી, અપેક્ષા કે સોદાબાજી નથી. જે નિંદા અને સ્તુતિમાં સમાન છે. સાક્ષીભાવે મીન છે. લાગણી અને માંગણીમાં મીન રહીને જે વર્તે છે. તે સહજ રીતે ત્રણે ગુણોથી પર થઇ સરિયદાનંદ ઘન બ્રહ્મને પ્રાપ્ત કરવા ચોગ્ય બની જાય છે.

> ब्रह्मणो हि प्रतिष्ठाहममृतस्याव्ययस्य च धर्मस्य संबस्यैकान्तिकस्य च (म.गीता अ.१४/२६)

કારણ કે તે અવિનાશી પર બ્રહ્મના અને અમૃતના તથા શાશ્વત ધર્મના અને અખંડ એક રસ આનંદનો આશ્રય દું છું.

આમ અખંડ એક રસ બ્રહ્માનંદને પ્રાપ્ત કર્યા પછી કોઇ માંગણી, લાગણી કે અપેક્ષા ટક્તા નથી તો પ્રાર્થનાનું અસ્તિત્વ ક્યાંથી હોય ? પ્રાર્થના સ્તુતિમાં અને

સ્તુતિ મોનમાં પરિણમે છે. 'मार्न स्तुतिः' આ છે સ્તુતિનું રહસ્ય.

સ્તુતિ શબ્દનો એક આંગળિયાત શબ્દ છે 'સ્તુત્ય'. જ્યારે કોઇ ગુનાખોરને માર પડે કે ઉચિત સજા મળે ત્યારે લોકો તેનો બચાવ નથી કરતા, જે થાય તે સજા થવા દે છે અને મોન રહી સંમતિ આપે છે. ચોરને ચોરીની સજા મળે, પાપીને પાપની સજા મળે, વ્યભિયારીને વ્યભિયારની મળે, ઠગને ઠગવાની સજા મળે, જુલ્મીને જુલ્મની સજા મળે, ખૂનીને ખૂનની સજા મળે કે તેનું પણ ખૂન થાય ત્યારે આમ જનતા તેને ઉચિત સમજે છે. મૌન સંમતિ આપે છે કે જે થયું તે બરાબર છે. આ સૂચક મૌન સંમતિ માટેનો શબ્દ છે. 'સ્તુત્ય' જે સમયસરનું, ન્યાયોચિત, નૈસર્ગિક છે તે બધું સ્તુત્ય છે. જ્યાં મોટો વિરોધાભાસ હોય, હઠાગ્રહ હોય, મોટા જનસમુદાયને જે વાતથી નુકસાન થવાનું હોય તેવા પ્રસંગે સમજુ માણસો નિરર્થક વિવાદમાં પડતા નથી અને પરિસ્થિતિનો તાગ મેળવી અભિપ્રાય માટે ચૂપકીદી મીન સેવે છે તે સ્તુત્ય છે. કીરવ સભામાં ભીષ્મ પિતામદ, ગુરુ દ્રોણાચાર્ચ, કુલગુરુ કૃપાચાર્ચ, અંધ ધૃતરાષ્ટ્ર, દ્રોપદી વસ્ત્રહરણ જેવી યુગાન્ત ઘટના પરત્વે મીન રહ્યા તેનાં વિવિધ કારણો હતાં એમાં અસહાય દશા, કાળ પ્રેરિત ઘટના નિર્લજ્જતા, સત્તાભૂખ, નિર્લજ્જતાપૂર્ણ અઠંકારનો

સામનો કરવાનો અભાવ, મમત્વ જેવાં અનેક પરિબળો કામ કરતા હતા. શ્રીપદીના વાગ્બાણ આંઘળાના પુત્ર અંઘ હોય, એનું દૂર્યોઘનને વેર વાળવું હતું, કર્ણની સૂત પુત્ર તરીકે શ્રેપદીએ કરેલી અવજ્ઞા વગેરે બદલો વાળવાની તક હતી. પાંડવો સૂત પુત્ર તરીકે શ્રેપદીએ કરેલી અવજ્ઞા વગેરે બદલો વાળવાની તક હતી. પાંડવો રાજપાટ અને શ્રેપદીને ધુતકીડામાં હારી ચૂક્યા હતા. એટલે પોતાની તાકાત વાપરી નહોતા શકતા. આ ઘટના પાછળ દરેક પોત પોતાની રીતે મોન સેવી ઘટના માટે મંતવ્ય ઘરાવતા હતા અને સ્તુત્ય માનતા હતા. મોનને ત્યારે બધા ભાન-સાન ગુમાવી બેઠેલા મહારથે અને બુધ્ધિ જીવીઓને ખબર નહોતી કે આ ઘટના એવી છે કે ઇતિહાસ પણ જેને યુગો સુધી માફ નહિ કરી શકે. ઇતિહાસ આ પાત્રોનો જન્મ-જન્માંતર સુધી ન્યોચોચિત જવાબ માંગશે. આ ઘટના કુરુવંશીય સતી સન્નારી શ્રેપદીની લાજ લૂંટવાનો માત્ર નહિ, ભારતીય નારીના સન્માન અને લાજનો પ્રશ્ન હતો. ઇતિહાસનો જીવંત પ્રશ્ન હતો તે બધું જ મહાભારતના યુધ્ધનું મૂળ છે. આવી આવી ઘટનાઓ બને તે સ્તુત્ય નિહ કહી શકાય પરંતુ ઘટનાઓના પરિણામ સ્વરૂપે જે મહાભારત યુધ્ધ અનિવાર્ય બન્યું તે ચોગ્ય હતું, જે તે કાળમાં પરિણામ સ્વરૂપે જે મહાભારત યુધ્ધ અનિવાર્ય બન્યું તે ચોગ્ય હતું, જે તે કાળમાં પ્રેરિત ઘરના પાછળ સૂત્રને સ્વીકારી ફરીથી ચાદ કરીએ :- मૌન સ્તુતિ: I

કરવાનું સર્વ કર્યું છે, . બીજું કરવાની ચાદના नथी. બીજું જાણવાનું તે સર્વ જાણી લીધું છે, બીજું જાણવાની ચાહના नथी. જે પ્રાપ્ત કરવાનું તે પ્રાપ્ત કર્યું છે, બીજી પ્રાપ્તિની થઇને જ રહેશે, ध्रु छ। થવાનું તો हवे ગુમાવવા રહેતું જ્યાં હું જ વ્યાપ્ત છું બધે, આવવાની કે જવાની શું બુધ્ધિ છૂટી, મન પણ તૂટ્યું - છૂટ્યું, . વિચારો પણ છૂટી રહ્યા છે 'શરદ' ! શબ્દોના સાથિયા નથી પુરવા મારે. અંતરાલમાં મોન - સ્તુતિ જ ફળશે. પ્રાણ-પ્રાણેશ્વરને મળશે ત્યારે. અંતરાલમાં મોન - સ્તુતિ જ ફળશે. શરીર છૂટે સો અંત પૂજાનો, 'શરદ' પૂજા શાશ્વત તું છે 'તત્ત્વમસિ'…! છેવટે મોન જ સ્તુતિ છે, મોન જ સ્તુત્થ છે.

## ઓળમું સૂત્ર

" सर्व सन्तोषो विसर्जनमिति स एवं वेद ।"

પૂર્ણ સંતોષ વિસર્જન છે, અર્થાત્ પૂજાની ક્રિયાની સમાપ્તિ છે. એવું જાણે છે તે જ જ્ઞાનને ઉપલબ્ધ છે.

संत तुलसीहासना डथनने याह डरीने तो :-

गोषन गज़्रघन वाजीघन मिले राजसन्माना । जब आवे संतोष घन सब घन घूल समाना ॥

ગાયરૂપી ઘન, હાથી-ઘોડારૂપી ઘન રાજ્ય તરફથી ખૂબ માન-સન્માન મળે. (પુરસ્કાર મળે). પરંતુ જીવનમાં સંતોષ ન હોય તો બધું નકામું છે. જ્યારે સંતોષરૂપી ઘન જીવનમાં આવે ત્યારે બીજું કંઇ પ્રાપ્ત કરવાનું રહેતું નથી. બધું જ ઘન ધૂળ સમાન છે. જીવનના અંતે બધું અહીંનું અહીં છોડીને જવાનું છે. સમજણમાં પણ વિસર્જનનો ભાવ ભરેલો છે. ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ ગીતામાં ૧૨મા અધ્યાયમાં સ્વમુખે કહે છે કે:-

संतुष्टः सततं योगी यतात्मा दृढ निश्चयः । मय्यपित मनोबुध्धियों मध्दक्तः स मे प्रियः ॥ (१२/१४)

જે યોગી નિરંતર સંતુષ્ટ છે, મન-ઇન્દ્રિયો સહિત શરીરને વશમાં કરીને, મારામાં દઢ નિશ્ચયવાળો છે. તે મારામાં અર્પિત મન-બુદિધવાળો મારો ભક્ત મને પ્રિય છે.

> छलयनिन्दास्तुतिमीनि संतुष्टो येन केनचित् । अनिकेतः स्थिरमितिमीतिमान्मे प्रियो नरः ॥ (१२/१९)

જે નિંદા અને સ્તુતિને સમાન સમજવાવાળો, મનનશીલ (મીન પાલન કરનારો) સંતુષ્ટ એવો કે કંઇ આપ્ત સંજોગોમાં પ્રાપ્ત થાય છે પૂરતું છે એમ માની જીવન જીવનારો, શરીરના નિર્વાદમાં ખૂબ જ સંતોષ અને રહેવાના સ્થાનમાં મમતા અને આસક્તિથી રહિત છે. તે સ્થિર બુદિધ ભક્તિમાન પુરુષ મને પ્રિય છે.

આપ્ત સંજોગો અને પ્રાપ્ત પરિસ્થિતિમાં સંતોષ માની જે જીવન નિર્વાદ કરે છે. તેને જ જીવતાં આવકે છે. તે જિંદગીને જીવી જાય છે, જીતી જાય છે. નીતિકાર તો કહે છે કે :- 'संतोषण विना परामवपद' प्राप्नोति सर्वे बनाः ' संतोष વગરનો મનુષ્ય પ્રત્યેક ક્ષેત્રમાં દાર-પરાજયને જ પ્રાપ્ત કરે છે. જ્યારે કહેવત પ્રમાણે 'સંતોષી નર સદા સુખી'. આમ સંતોષથી બધાં દુઃખનું વિસર્જન અને સુખનું સર્જન થાય છે. આમ પૂર્ણ સંતોષમાં જ જીવન જીવનાની કળા છે અને સાચું જ્ઞાન છે. ક્યાંય પણ ગયા વિના જ ક્ષણને જાણવી છે ત્યારે તમે સંતુષ્ટ છો, તમને સંતોષ પ્રાપ્ત છે. સંતોષની દેવી કહો કે સંતોષની વૃત્તિ માતા સંતોષીના તમે કૃપા પાત્ર છો. સંતોષનો અર્થ છે :- જીવનને અહીં અને આજ ક્ષણે ક્ષણ જીવવું. તેનાથી ભાગવાનું નિર્દા. બસ, ખટાશ અને ખટ્રાગ વગરનું મધુર તાજગી પૂર્ણ જીવન. જીવનમાં સર્વત્ર સંતોષ અને સંતોષીનું જ દર્શન. એટલે જ સૂત્ર 'सर्व संतोष विसर्बनम्' અનુસાર પૂર્ણ સંતોષથી બધા જ દુઃખનું વિસર્જન (વિદાય) થાય છે.

વિસર્જન એક વિશેષ પ્રક્રિયા છે. વિસર્જનનો અર્થ ત્યાગ કરવો, છોડી દેવું એવો એક અનાસકત ભાવ છે. ભારતમાં જયારે કોઇ ઇષ્ટ દેવતા કે દેવીની પૂજા કરવાની હોય તો તેની પ્રાણ પ્રતિષ્ઠા પૂર્વક સ્થાપના થાય છે. ઉદાહરણ તરીકે શ્રી ગણોશોત્સવ પ્રસંગે ગણેશજીની તેમજ દુર્ગાપૂજા કે નવરાત્રિના દિવસોમાં, દુર્ગાની તેમજ અન્ય વિશિષ્ટ અવસર પર યજ્ઞાદિ કાર્યોમાં વિવિધ દેવી-દેવતાઓની પ્રતિક મૂર્તિઓની સ્થાપના અને પૂજા થાય છે. કોઇ વિશેષ દિવસ, કોઇ વિશેષ સમય સુધી તેની વિધિ-વિધાન મુજબ પૂજા થાય છે. જયારે પૂજા સમાપ્ત થઇ જાય છે તો દેવતાનું વિસર્જન કરી દેવામાં આવે છે. સમુદ્ર અથવા નદીમાં મૂર્તિ વિસર્જિત થાય છે.

આ વાત ખૂબ જ અનોખી છે. આવું કેવળ ભારતમાં જ થાય છે, બાકી સંસારમાં ક્યાંચે થતું નથી. બાકી બધી જગ્યાએ સ્થાયી મૂર્તિઓ છે. દેવતાઓની કેવળ ભારતમાં અસ્થાયી મૂર્તિઓ છે. આ ફક્ત અહીં જ થાય છે.

એક મનગમતી મૂર્તિનું નિર્માણ કરો, પૂજા કરો, ભાવ વ્યક્ત કરો, તેની સાથે દસો, નાચો, ગાવ, રકો જે કરવું હોય તે કરો, પરંતુ પૂજા પૂરી થઇ ગઇ, કામ પતી ગયું, હવે બીન ઉપયોગી થઇ ગઇ તેને ફેંકી દો, નિકાલ કરો અથવા વિસર્જિત કરો. આ એક મોટું સાહસ છે. એક મનોવૈજ્ઞાનિક પ્રક્રિયા છે. પ્રિય વસ્તુનો ત્યાગમાં કોઇ વસ્તુ સ્થાયી નથી, કાયમી નથી. કોઇપણ સ્થાયીરૂપે હોઇ જ ન શકે. નામ છે તેનો નાશ અવશ્ય છે જ. એ તો નિયતિ છે.

જેણે તમને જન્મ આપ્યો, અનેક કષ્ટો વેઠી પાળી પોષી મોટા કર્યા, સંસ્કાર આપ્યા, ભણાવ્યા-ગણાવ્યા, પરણાવ્યા. તમારા સુખે એ સુખી થયાં, તમારા માટે દુઃખો વેઠ્યાં. તમારા દુઃખે દુઃખી થયાં એવાં જન્મદાતા માતા-પિતા, જીવન ઘઠનાર જીવનનું સંગોપન કરનાર માતા-પિતાના અનંત ઉપકાર અને ઋણ ચૂકવવાનો દોય છે, તેઓ કોઇ વસુકી ગયેલ ખોડાં ઢોર નથી જ કે જેને પાંજરાપોળમાં મોકલી આપો. તેમની ઇચ્છાઓ પૂર્ણ કરો, તેઓએ તમારી બધી ઇચ્છાઓ પૂરી કરી છે. તેમની તન-મન-ધનથી સેવા કરો. તેમને માટે તમારી ઇચ્છાઓનું બલિદાન આપો. પરંતુ તેમના વૃધ્ધ શરીરનો મોહ ન રાખો. તેમને વળગી ન રહો. માતા-પિતાનું શરીર એક દિવસ છૂટી જશે. તે ગમે તેટલું પ્રિય દશે પરંતુ માતા અને પિતાના શરીરને પુત્રએ પોતાના હાથે સ્મશાનમાં મુખાગ્નિ દેવો પડશે.

તેવું જ જીવનભર પગલામાં પગલું મુકનાર પત્નિ પતિનું છે, પ્રિય પાત્રનું પણ છે. કોઇ કોઇનું પ્રિય નથી. જે પ્રિય છે તે આત્મા જ પ્રિય છે, આત્માને માટે પ્રિય છે. એવું ઉપનિષદ્ કહે છે. પ્રાણાત્મા શરીર છોડી જાય પછી, શરીર મૂર્ત છે, પણ મૃત છે, મૃત શરીરને ક્યાં સુધી વળગીને રડશો ? શરીર મૂર્તિરૂપ હતું એની સાથે સમ સામયિક વ્યવહાર કર્યો એ એક પૂજા વિધાન હતું. જીવન સમાપ્ત થયું પૂજા સમાપ્ત થઇ. પ્રાણાત્માએ વિદાય લીધી. એક જાગ્રત સંવેદનાએ કવિતા રૂપે પ્રગટ થઇ કહ્યું કે:-

વાદળી આકાશમાં આવી, વર્ષીને ચાલી ગઇ, ન કોઇ વ્હાલો રહ્યો, ન કોઇ વ્હાલી રહી…! જિંદગી જીવવા મળી ચાર દિન, રમતે મતવાલી મળી, મદહોશ, બંધ આંખો ખુલી, ત્યાં જોયું રમત પૂરી થઇ. વહાલી તો ગઇ છોડી સાથ, હાથ ખાવી પ્યાલી હતી, જેનો હતો મદ-શરદ તને, ગઇ પ્યારી, પ્યાલી ખાલી મળી ! ક્યાં સુધી પકડી રહીશ તું, સંબંધો જે છૂટવાના છે ? અતીત તો ગયો, હાથથી, વર્તમાન વિસર્જનનો છે. નથી વિદાય વિસર્જન, એમાં ભવિષ્યનું નવસર્જન છે, કોણ જાણે, ક્યારે ઘેરાશે, ઘનશ્યામ તારાં વાદળ ? દું છું તવ ચૈતન્ય-ચાતક, તારી સ્વાતિ કૃપાનો તરસ્યો, જન્માંતરની તરસ 'શરદની' ઇચ્છા થાય તો વરસો, નવરસો !

-શરદચંદ્ર પુરોહિત (શરદવસિષ્ઠ) સમજણપૂર્વકનું વિસર્જન અને કાળધર્મ પ્રમાણેનું વિસર્જન એ બેંમાં ફેર છે, સમજણ પૂર્વકના વિસર્જનમાં સંતોષની માત્રા સંપૂર્ણ હોય છે. જ્યારે કાળધર્મ પામનારની કેટલીક ઇચ્છાઓ અપૂર્ણ હોય છે ને કાળે કરીને અનિચ્છાએ શરીર છૂટી જાય છે. ત્યારે જે વિસર્જન થાય છે, તેમાં સંતોષનું પૂર્ણત્વ હોતું નથી. અસંતોષનું

આધિક્ય વધુ જોવા મળે છે. એ વિગત સર્જનનો કરૂણ રકાસ છે.

વિસર્જનને જુદી જુદી ભૂમિકામાં વિચારી શકાય. વિસર્જનમાં જે સમાવિષ્ટ સર્જન શબ્દ છે તે અતિ મૂલ્યવાન છે. સર્જનમાં જે વિશેષતા ઘરાવે તેવું વિશેષતા પૂર્ણ સર્જન એક અર્થ થયો, બીજો અર્થ છે વિસર્જનનો, એમાં 'વિ' નો અર્થ વિગત ભૂતકાળનો સૂચક છે. જે ભૂતકાળમાં વિશેષતા ઘરાવતું હતું. ત્યારે જેની જરૂરત હતી, ત્યારે તે મૂલ્ચવાન હતું, આજે દેશ-કાળ અને પરિસ્થિતિ બદલાતા તેની કિંમત નથી, તે મૂલ્યવાન રહ્યું નથી. જીવંત નથી, મૃત છે, બિનઉપયોગી છે. ત્યાગ કરવો જરૂરી છે. નિકાલ જરૂરી છે. એવું અર્થલભ્ય એક વિસર્જન છે, ત્રીજો અર્થ વિસર્જનનો, 'વિ' નો અર્થ વિવિધતા સભર સર્જન છે. જે ઘણાં અર્થોમાં વિવિધતા દર્શવિ છે. જે સર્જન અનેક પ્રકારના કાર્યો કરી શકે છે. એક માત્ર વિદ્યુત શક્તિ એવું સર્જન છે જેનાથી પંખો ચાલે, લાઇટો ચાલે, પ્રકાશ મળે, ગરમી મળે, ઠંડી મળે, બરફ પણ મળે, વાહનો ચાલે, મોટા મોટા કારખાના ચાલે, યંત્રો ચાલે. આ બધુ વિવિધતા પૂર્ણ સર્જન પણ વિસર્જન કહી શકાય છે. જે ઉપયોગ માટે એક વસ્તુનું નિર્માણ કરવામાં આવ્યું તે માટેની તેની કાર્ચશક્તિની મર્યાદા હતી. તેની કાર્ચશક્તિની સમાપ્તિની હૃદ આવી ગઇ તે બિન ઉપયોગ ભંગાર અવસ્થામાં આવી ગઇ એટલે તેનો નાશ કરવો પકે, રસરૂપ બનાવવી પકે પછી તેમાંથી નવો ઘાટ સમર્થ છે. સોના-ચાંદીનો દાગીનો કે તાંબા-પિત્તળ જેવી ઘાતુને રસરૂપ કરી ઓગાળી મૂળ ઘાતુના રૂપમાં લાવવી પકે પછી તેને નવા રૂપમાં ઢાળી કે બનાવી શકાય. આ એક જુના આકારનો નાશ કરી નવા રૂપમાં આકારમાં સર્જન કરવાની પ્રક્રિયા સાથેની વિદાયમાં રહેલું વિસર્જન એક અર્થમાં નવસર્જનમાં પરિણમે છે. આમ સૂત્રમાં જણાવ્યા અનુસારનુ વિસર્જન પૂર્ણ સંતોષ યુક્ત હોવું જોઇએ. સમજણપૂર્વકનું હોવું જોઇએ.

એટલે નકલી ચહેરો, જૂઠી આકૃતિઓ નહિ બનાવો.એને તો વિસર્જન કહેવાય છે. પ્રથમ આકૃત્તિનું સર્જન કરો, પછી તેનું વિસર્જન કરો. તે નષ્ટ નથી કરી શક્તી. વિસર્જનનો એક અર્થ છે :- સર્જનને જેમાંથી કાઢી નાંખો. પ્રથમ સર્જન કરો, પછી તેનું વિસર્જન કરો, ફરીથી સર્જનમાં વપરાચેલ બધાં તત્ત્વોને મૂળ તત્ત્વમાં ચાલી જવા દો.

હિંદુઓનું ચિંતન છે કે મૃત્યુ વિસર્જન છે તેનુ કે જે તમે પોતાના જન્મમાં સર્જિત કર્યું હતું. તમે એક માટીની મૂરત, પૂતળું છો. મૃત્યુ થતાં ફરીથી બધાં તત્ત્વો પોતાના મૂળ સ્તોત્રમાં પહોંચી જાય છે. પૂજા માટે નિર્મિત મૂર્તિમાં પ્રાણ પ્રતિષ્ઠા કરવામાં આવે છે. ત્યારે તે પૂજા યોગ્ય બને છે. જે દેવી-દેવતાની મૂર્તિમાં તેના પ્રાણની પ્રતિષ્ઠા કરી તે મૂર્તિ જીવંત છે એવી ભાવના સાથે તેનું પૂજન-અનુષ્ઠાન થાય છે. પૂજા અનુષ્ઠાન પૂર્ણ થતાં એક જાતનો જીવનમાં કાર્ચ સફળતાનો સંતોષ આવે છે. જે સંતોષ મૂર્તિનું વિર્સજન કરવા તરફ સાધકને દોરી જાય છે. આ ક્ષણ મૂર્તિની વિદાયની છે. મૂર્તિની ચેતનામાંથી તે મૂર્તિ પ્રતિષ્ઠા પામી હતી. તે મૂર્તિની દિવ્ય - દેવતારૂપ ચેતના પૂજારૂપી કાર્ચ માટે ફ્રેત સ્વરૂપમાં પ્રતિષ્ઠિત કરવામાં આવી હતી. એટલે મૂર્તિનું વિસર્જન-વિદાય પહેલાં સાધક પ્રાર્થના કરે છે કે :-

गच्छ गच्छ सुरश्रेष्ठ, स्वस्थाने परमेश्वरः । यान्तु देवगणा सर्वे, पूजा मादाय मामकी ॥ शुमे कार्ये पुनरागमनाय च ।

હે સુસ્શ્રેષ્ઠ ! હે પરમેશ્વર, હે દેવતાગણ મારી પૂજાનો સ્વિકાર કરો અને પોત-પોતાના ધામમાં જઇ નિવાસ કરો. ફરીથી જ્યારે આવાં શુભ કાર્ચોમાં બોલાવીએ ત્યારે જરૂરથી પધારશો એવી વિનંતી.

પૂજાનું કાર્ચ સમાપ્ત થયું. દેવતાઓએ પ્રાર્થના મુજબ સ્વધામમાં જઇ નિવાસ કર્ચો એટલે કે દેવી ચેતના જે આત્મારૂપ તમારામાંથી છૂટી પડી હતી તે ફરીથી તમારા મૂળ સ્વરૂપમાં સમાઇ ગઇ. હવે સ્થૂળ મૂળ ય્રતિનું વિસર્જન કરી પૂર્ણ સંતોષને ઉપલબ્ધ થાવ. અહીં માત્ર મૂર્તિનું વિસર્જન નથી થતું, અહંકારનું પણ વિસર્જન થાય છે, તો વિસર્જન સાચું.

તમે વિસર્જિત થયા અને તે જે તમારા જન્મમાં પેદા થયું ન હતું, કે જે તમારા જન્મના પહેલા પણ હતું, તે તમારા મૃત્યુ પછી પણ બચશે, પરંતુ તમારી આકૃતિ તો વિસર્જિત થશે. માનવે ઇશ્વર સાથે પણ આજ કરવાનું છે. માનવ નિર્મિત ઇશ્વર તમને નિર્મિત કરો અને ફરી વિસર્જન કરો.

સૂત્ર કહે છે:- વિસર્જન જ સંતોષ છે. તમારી પૂજાનું વિસર્જન શા માટે ? કેવી રીતે કહેવાય વિસર્જનને સંતોષ ? આ ખૂબ ઊંડાણમાં સંબંધ છે. સૃજન (સર્જન) નો અર્થ થાય છે ઇચ્છા, કામના તમે સર્જન નથી કરી શક્તા. જો તમે ઇચ્છાથી ભરેલા નથી. હિંદુ ઘણાં તર્કપૂર્ણ છે. એક પ્રકારથી તેઓ કહે છે કે પરમાત્મા એ આ જગતનું સર્જન કર્યુ કારણ કે તેને સૃજન કરવાની ઇચ્છા થઇ. પરમાત્મા પણ વિના ઇચ્છાથી આ જગત નથી બનાવી શક્તા. તે કામનાથી પૂર્ણ થયા. સૃજનનો અર્થ છે ઇચ્છા. તમે ઇચ્છા વગર સર્જન નહિ કરી શકો. ઇચ્છાથી તમારામાં ગતિ (કિયા) પેદા થાય છે. તમે પ્રચલ્ન કરો છો અને સર્જન થાય છે. ત્યારે એનું વિસર્જન કેવી રીતે થાય ? જો ઇચ્છા હોય તો વિસર્જન નથી કરી શક્તા. કોઇ કામ નહિ હોય, ઇચ્છા શૂન્યતા, સંતોષ હોય તો, તૃપ્તિ હોય તો વિસર્જન થશે. સૂત્ર મુજબ જો મનુષ્ય સંપૂર્ણ તૃપ્ત છે, ત્યારે કંઇ વિસર્જન થશે.

### ॥ ॐ श्री परभात्मने नमः॥ सत्तरम्ं सूत्र

सर्व निरामय परिपूर्णोडहमस्मीति मुमुक्षणां मोक्षेक सिध्धिर्मविति । ॥ इति उपनिषद् ॥

'હું' જ તે નિરામચ પરિપૂર્ણ શુઘ્ધ બ્રહ્મ છું - એવું જ્ઞાન જ મોક્ષની ઉપલબ્ધિ છે.

આદિકાળથી જ મનુષ્યના મનમાં એવા વિચાર ઉઠતા રહે છે કે હું કોણ છું, આ જન્મના પૂર્વે મારું શું અસ્તિત્વ હતું, આ જન્મમાં મારું કર્તવ્ય શું છે તથા આ જન્મના કર્તવ્ય-કૃત્ય મૃત્યુ પછીના સમયને શું પ્રભાવિત કરે છે, આ સંસાર સ્વતઃ (આપમેળે) સંચાલિત છે યા એને ચલાવનારા કોઇ જગત નિયંતા ઇશ્વર અર્થાત્ ઇશ્વર પણ છે.

પ્રાચીન કાળમાં કોઇ સમયે પૃથ્વી ઉપર વિકસીત ઉચ્ચ કોટિની માનવ સભ્યતાએ આ જાણી લેવામાં સફળતા પ્રાપ્ત કરી લીધી હતી કે વિશ્વ બ્રહ્માંડ સ્વંતઃ યા અનાચાસ ચલાયમાન નથી. એ બધાની પાછળ એક જ્ઞાનવાન ચેતનસત્તા કાર્ચ કરી રહી છે, જે વિશ્વ બ્રહ્માંડ તથા તેના પ્રત્યેક અણુ-પરમાણુને નિયમિત-નિયંત્રિત અને સંચાલિત કરી રહેલ છે. આ ચેતન સત્તાને જ ભારતીય ઋષિ ઇશ્વર અથવા બ્રહ્મ યા પ્રત્યક્ષ ૩૫થી જાણી લેવાને જ ધર્મશાસ્ત્રોમાં ઇશ્વર સાક્ષાત્કાર, બ્રહ્મ સાક્ષાત્કાર અથવા આત્મ સાક્ષાત્કાર કહેવામાં આવેલ છે. આ અવસ્થાને પ્રાપ્ત કરી લેવું જ મનુષ્ય જન્મનું ચરમ લક્ષ્ય છે. અર્થાત્ બ્રહ્મ સાક્ષાત્કાર કરી લેવું જ મનુષ્યનો ધર્મ છે. પ્રાચીન કાળના ઋષિઓને ઇશ્વર સાક્ષાત્કાર યા બ્રહ્મ સાક્ષાત્કારને માટે જે વિજ્ઞાન સંમત વિધિની જાણકારી या બ્રહ્મ साक्षात्हारने माटे हे विज्ञान संमत विधिनी જાણકારી થઇ तेने બ્રહ્મવિદ્યા યા યોગવિદ્યા કહે છે. આ વિદ્યાર્થી ભારતીય ધર્મશાસ્ત્ર ભર્યો પડેલ છે. તે પૈકી કંઇક મુખ્ય આ પ્રકાર આ પ્રકારે છે :- ગીતા, ઉપનિષદ્, યોગશાસ્ત્ર, પતંજિલ, ચોગવાસિષ્ઠ, શિવસંહિતા, જ્ઞાનસંકલિની તથા હઠચોગ-પ્રદીપિકા આદિ. ગીતાના પ્રત્યેક અધ્યાયના અંતમાં લખેલી પંક્તિ "ॐ तत्सदिति श्रीमद् मगबद् गीता सूपनिषवत्सु ब्रह्मविद्यायां योगशास्त्रे श्रीकृष्ण-अर्जुन संवादे ... अध्यायः ।'' आने પ્રસાણિત કરે છે.

આ બ્રહ્મ વિદ્યા યા યોગવિદ્યા વિજ્ઞાન સંમત છે, ભગવાન શ્રીકૃષ્ણનું સ્વયં કથન છે :-

ज्ञानं तेहं सविज्ञानिमदं वक्षाम्यशेषतः । य ज्ञात्वा नेह भूयोडन्यज्ञातव्यमवशिष्यते ॥ गीता ७/२

હું તમારે માટે આ જ્ઞાનને જે વિજ્ઞાન સહિત છે, પૂર્ણરૂપથી કહીશ. જેને જાણીને સંસારમાં કંઇપણ જાણવા ચોગ્ય શેષ રહી જતું નથી.

આ વિજ્ઞાન સમ્મત યોગવિદ્યાની સાધના કરીને ધરતી પર જન્મેલા ફોઇ મનુષ્ય (સ્ત્રી-પુરુષ) દ્વારા બ્રહ્મ સાક્ષાત્કાર કરી લેવા સંભવ છે. અને આવશ્યકતા હોય છે મનુષ્યનું પોતાનું સ્વસ્થ શરીર અને તેનું પ્રબળ જિજ્ઞાસુ હોવું. આ વિજ્ઞાન સમ્મત બ્રહ્મવિદ્યાને સમજવા માટે નીચે જણાવેલ બે તથ્યોને સમજવાની આવશ્યકતા છે. (૧) ઇશ્વર બ્રહ્મ તથા આત્મા એક જ છે. (૨) મનુષ્ય મનની પાંચ અવસ્થા શું છે તથા નિરોધ અવસ્થાનું તાત્પર્ય શું છે ? (૧) ઇશ્વર, બ્રહ્મ તથા આત્મા એક જ છે :-

મનુષ્ય શરીર જે અભોતિક સત્તા યા ચેતન શક્તિથી ચલાયમાન રહે છે, તેને કેટલાક નામોથી ભારતીય આધ્યાત્મમાં સંબોધિત કરવામાં આવેલ છે, તેના માટે ત્રણ નામ વિશેષ રૂપથી લેવામાં આવ્યાં છે. તે અભોતિક સત્તા યા ચેતન શક્તિને જ ઇશ્વર, બ્રહ્મ યા આત્મા કહેવામાં આવેલ છે.

> धिश्वर:- ईंग्वरः सर्वभूतानां हृदेशेंडर्जुन तिष्ठति । प्रामयन्सर्व भूतानि यंत्रारूढानि मायया ॥ (गीता-१८/६१)

હે અર્જુન, ઇશ્વર (પરમાત્મા) બધા પ્રાણીઓના હૃદયમાં સ્થિત છે, આ શરીરરૂપી યંત્ર પર આરૂઢ થઇ બધા જીવોને પોતાની માયામાં ઘુમાવી રહ્યો છે.

તાત્પર્ચ એ છે કે જે ચેતન શક્તિથી અર્થાત્ જીવાત્માથી શરીર ચલાયમાન છે તેને ઇશ્વર યા પરમાત્મા કહેવામાં આવેલ છે.

આને એક જગ્યાએ સ્પષ્ટ કરતાં ભગવાન શ્રીકૃષ્ણએ કહ્યું છે કે :-

ममैवांशो जीवालोके जीवमूतः सनातनः । मनः षष्टानीन्द्रयाणि प्रकृति स्थानि कर्षति ॥ (गीता १५/७)

અા જગતના બધા ચલાયમાન જીવોમાં મારો જ અંશ વિદ્યમાન છે. તે આ પ્રકૃતિમાં સ્થિત છે ને મન તથા પાંચ ઇન્દ્રિયોને ચલાયમાન કરે છે. તાત્પર્ય એ છે કે જે ચેતનશાલીથી અર્થાત્ જીવાત્માથી આ શરીર ચલાયમાન છે તે ઇશ્વર યા ભગવાનનો અંશ છે.

ઇશ્વર દ્વારા મનુષ્ય શરીરની રચના એવા પ્રકારે કરવામાં આવી છે કે ઇશ્વર સાક્ષાત્કાર માટે તેને કોઇ બહારની વસ્તુની સહાયતાની આવશ્ચકતા નથી પડતી. મનુષ્ય શરીરમાં તેઓ બધી આવશ્ચક સામગ્રી તથ્ય અને પરિસ્થિતિઓ ઉપલબ્ધ છે. જેનાથી ઇશ્વર સાક્ષાત્કાર કરી શકાય. એટલા માટે ભારતીય ઋષિઓએ વિશ્વ બ્રહ્માંડના . સમસ્ત જીવધારીઓમાં મનુષ્ય યોનિને સર્વશ્રેષ્ઠ જન્મ તથા અમૃતપુત્ર કહેલ છે, જેમ કે ''શ્રૃण्वन्तु क्रियं अमृतस्य पुत्राः'' "તમે બધા અમૃત પુત્ર છો, મારી વાત સાંભળો''. મનુષ્ય શરીરથી જ બ્રહ્મજ્ઞાન સંભવ છે. ભારતીય ધર્મશાસ્ત્રોમાં એને સ્પષ્ટ રૂપથી કહેવામાં આવ્યું છે. એના ઉદાહરણ નીચે મુજબ છે.

> इहैव सन्तोथ विद्मस्तद्वयं न चेदवेदिर्महती विनष्ट । ये तद्विदुर मृत्रांसी चवनयथेतरे दुःखमेवा पियन्ति ॥

> > (बृहदारपंयकोपनिषद-४/१४)

આ દેહમાં સ્થિત રહીને આપણે તે બ્રહ્મને જાણી શકીએ છીએ, જો બ્રહ્મ નથી જાણી શક્તા, મહાન વિનાશને પ્રાપ્ત થાય છે અને જો જાણી લીધું હોય તો અમરત્વને પ્રાપ્ત કરે છે. આથી ભિન્ન વ્યક્તિઓને દુઃખ ઉઠાવવા પડે છે.

अय यदिदस्मिन् ब्रह्मपुरे पुडरीकवेश्य दहरोडास्मि नन्तराकाशस्त्रस्मि न यदन्तरतदन्वेष्टव्य तप्दाव विविज्ञासितव्यमिति આ માનવ શરીર બ્રહ્મપુર છે. એની અંદર એક સૂક્ર કમળ કુસુમાંકર ગૃહ છે. તેની અંદર એક નાનું એવું આકાશ છે, તેની અંદર નિગૃઢ ્હસ્ય છે. તેને જાણવું જોઇશે. તેનું અન્વેષણ કરવું પડશે. આ અનુસંધાન ઉપનિષદ્માં સર્વત્ર પ્રાપ્ત થાય છે. એને સત્યાનુસંધાન, તત્ત્વાનુસંધાન, બ્રહ્માનુસંધાન યા આત્માનુસંધાન કહે છે.

બ્રહ્મ :- અર્જુનના આ પ્રશ્ન કરવાથી આ શરીરની અંદર બ્રહ્મ ક્યું છે તે ભગવાન શ્રીકૃષ્ણ બતાવે છે :-

> अक्षरं ब्रह्म परं स्वमावो ध्यात्ममुच्यते । मृतमावोम्दवकरो विसर्गः कर्मसंज्ञितः ॥ (गीता – ८/३)

આ શરીરની અંદર જે અક્ષર છે અર્થાત્ જેનો નાશ નથી થતો (ક્ષરનો અર્થ છે નાશવાન તથા અક્ષરનો અર્થ છે જેનો નાશ નથી હોતો અર્થાત્ જીવાત્સા) તે પરમ બહ્ય જ છે. તેના પ્રતિ પોતાનો સ્વભાવ જ અધ્યાત્મ છે. ભૂતોના ભાવને ઉત્પન્ન કરનાર સ્વભાવના સંસ્કારને બનાવનાર પ્રેરક બળ (યજ્ઞ) ધાર્મિક કૃત્ય યોગ ક્રિયા જ કર્મ કહેવાય છે.

તાત્પર્ચ એ છે કે જે ચેતન શક્તિથી અર્થાત્ જીવાત્માથી આ શરીર ચલાયમાન છે, તે ઈશ્વર (પર બ્રહ્મ) નો જ અંશ છે તેને બ્રહ્મ કહેવાય છે. કેનોપનિષદ્માં જણવ્યું છે કે :-

> श्रीत्रस्य श्रीत्रं मनसो मनोमद्वाचो ह वाच स उ प्राणस्य प्राणः । चक्षुषम्बक्षुरतिमुच्यः घीराः प्रेत्यास्याल्लोकादमृता मवन्ति ॥ (१-२)

મન, પ્રાણ, વાણી, ક્ષોત્રેન્દ્રિય તથા ચક્ષુ જેના કારણે કાર્યરત છે, તેઓ પરમાત્મા છે, જેને જાણીને જ્ઞાની અમર થઇ જાય છે, મૃત્યુ પછી તેઓને ફરીથી આવવું નથી પડતું. મુંડકોપનિષદ (તૃતિય) ના કથન અનુસાર :-

> न चक्षुषा गृहाते नापि वाचा, नात्यैर्देवैस्तपसा कर्मणा वा । ज्ञान प्रसादेन विशुष्ट्य सत्व, स्ततस्तु तं पश्यते निष्कलं घ्यानमानः ॥ (१८)

ન તો નેત્રોથી ન વાણીથી ન બીજી ઇન્દ્રિયોથી જ જાણી શકાય છે, તથા નાના પ્રકારની તપશ્ચર્યા અને કર્મો દ્વારા પણ તેને જાણી શકાતા નથી. તે અનુભવ રહિત પરમાત્માને તો શુધ્ધ હૃદયથી ધ્યાન કરતા રહેવાથી સાધક જ્ઞાનરૂપી નેત્રથી જ જોઇ શકે છે. કઠોપનિષદ્માં ઋષિ જણાવે છે કે :-

> न संदृशे तिष्ठित रूपस्य न चक्षुषा पश्यित कन्चनैनम् । हदा मनीषा मनसामिकलुप्तो, य एतद् विदुर मृतास्ते भवन्ति ॥ (अ.२, बल्ली-३)

આ પરમેશ્વરનું સ્વરૂપ ભૌતિક રૂપમાં ચર્મ ચક્ષુઓ દ્વારા કોઇપણ નથી જોઇ શક્તો. નિર્મળ હૃદય શુધ્ધ મનથી ધ્યાન કરવા થકી સાધક જ્ઞાન નેત્રથી સાક્ષાત્કાર કરે છે. આ રીતે જે એને જાણી લે છે તેઓ અમર થઇ જાય છે. આ જ કઠોપનિષદ્ આગળ જણાવે છે કે :- अशब्दमस्यर्शम रूपमव्ययं तथा रसं नित्यमगन्ध तश्चयत् । अनाद्यनन्तं महतः परं ध्रुवं निचाप्य तन्मृत्युमुखात् प्रमुच्यते ॥ (१-३२५)

જે શબ્દ, સ્પર્શ, રૂપ, રસ અને ગંઘથી રહિત છે, તથા નિત્ય અનાદિ તથા અનંત છે. મહાન શ્રેષ્ઠ સત્ય છે, એવા પરમેશ્વરને જાણીને મનુષ્ય સદાને માટે જન્મ મરણથી મુક્ત થઈ જાય છે.

> ओमित्येकाक्षरं ब्रह्म व्याहरन्मामनुस्मरन् ा यः प्रयाति त्यजन्देहं स याति परमां गतिम् ॥ (गीता ८-१३)

અવિનાશી ૐકાર બ્રહ્મનું ધ્યાન કરતા રહી જે આ શરીરનો ત્યાગ કરે છે. તે પરમ ગતિને પ્રાપ્ત કરે છે. અર્થાત્ મોક્ષને પ્રાપ્ત થાય છે, શ્વેતાશ્વતરોપનિષદ્માં ઋષિનું મંતવ્ય છે કે :-

> यदा चर्मवदाकाशं वैष्टायिष्यन्ति मानवाः । तथा देवमविज्ञाय दुःखस्यान्तो षविष्यन्ति ॥ (६-२०)

જે રીતે આકાશને ચામડાની માફક લપેટવાનું મનુષ્યને માટે અસંભવ છે, તમામ મનુષ્યો મળીને પણ આ કાર્યને નથી કરી શક્તા તેવી રીતે પરમાત્માને જાણ્યા વિના કોઇપણ જીવ આ દુઃખરૂપી સમુદ્રથી મુક્ત (મોક્ષને પ્રાપ્ત) થઇ શક્તો નથી.

આત્મા-આત્મા ઇશ્વરનું સ્વરૂપ છે. આ તથ્થને સ્પષ્ટ રૂપથી ભગવાન શ્રીકૃષ્ણએ આ પ્રકારે કહ્યું છે કે :-

> अहमात्मा गुडाकेश सर्वभूताशय स्थितः । अहमादिन्य मध्यं च भूतानायन्त एव च ॥ (गीता २०/२०)

હે અર્જુન ! તમામ જીવોની અંદર સ્થિત આ આત્મા જ હું છું. તમામ જીવોના આદિ, મધ્ય તથા અંતમાં પણ હું જ રહે છું.

તાત્પર્ય એ છે કે જે ચૈતન્ય શક્તિથી અર્થાત્ જીવાત્માથી આ શરીર ચલચામાન છે, તે ભગવાનનું જ સ્વરૂપ છે.

श्वेताश्वतरोपनिषद् वर्धवे छे डे :-

अङ्गुष्ठमात्रः पुरूषोडन्तरात्मा, सदा जनानां हृदये संनिविष्टः । हृदा मन्वीषो मनसाभिकलृप्तो, य एतद् मृतास्ते मवन्ति ॥ (३/१३)

અંગુષ્ઠ માત્ર અંતર્ચામી પરમ પુરુષ પરમેશ્વર સદૈવ મનુષ્યોના હૃદયમાં સમ્યક્ પ્રકારથી સ્થિત છે. મનને વશ કરીને નિર્મળ હૃદય અને શુઘ્ધ મનથી ઘ્યાન કરવાથી પ્રત્યક્ષ થાય છે. જે આ પર-બ્રહ્મ પરમેશ્વરને જાણી લે છે, તેઓ અમર થઇ જાય છે. ઘ્યાનથી જ બ્રહ્મ સાક્ષાત્કાર, બ્રહ્મજ્ઞાન અને મોક્ષ થાય છે. આ જ ઉપનિષદ્માં જણાવ્યું છે કે:-

तिलेषु तैलं दघनीव सिर्पं, राप स्त्रोतः स्वरणीषु चाग्निः । एव मात्माङ्डलानि गृहाते असौ सत्येनैनं तपसा योडनुपश्यति ॥ (१/१५) જે રીતે તલમાં તેલ, દર્દીમાં ઘી, ઉપરથી સુકી જણાતી નદીના ભીતરી સ્ત્રોતો જળ તથા અરણીઓમાં અગ્નિ છૂપાયેલ રહે છે તેવી રીતે આત્મા (પરમાત્મા) પોતાના હૃદયમાં છૂપાયેલ છે. સત્ય (માનવતા તથા નૈતિક્તા) તથા સંયમ રૂપ તપસ્યાનું સાધન કરતો રહી સાધક તેમનું નિરંતર ઘયાન કરે છે, તે બ્રહ્મનો સાક્ષાત્કાર કરે છે.

प्रश्लोपनिषद्नुं डथन छे डे :-

विज्ञानात्मा सहदेवैश्व सर्वैः प्राण भूतानि सम्प्रतिष्ठन्ति यत्र । तदक्षरं वेदयते यस्तु सोम्य स सर्वज्ञः सर्वमेवा विवेशित ॥ (४/३०)

જે પરમેશ્વરમાં સમસ્ત પ્રાણ,પાંચભૂત, સર્વ ઇન્દ્રિયો તથા વિજ્ઞાન સ્વરૂપ આત્મા આશ્રય લે છે. તેવા અવિનાશી પરમાતમાને જાણી લે છે તે સર્વજ્ઞ થઇ જાય છે. તથા પૂર્ણ રૂપથી પરમાતમામાં પ્રવિષ્ટ થઇ જાય છે, અર્થાત્ આત્માનો પરમાતમામાં લય થઇ જાય છે.

ह्हथोगप्रदीपिडानी सत छे डे :-

सोडमेवास्तु मोक्षारूयो मास्तु वापि मतान्तरे । यनः प्राणालये कश्चिदानन्दः सम्प्रवर्तते ॥ (४/३०)

તે (પ્રાણ અને મનનો લય) મત-મતાન્તરમાં મોક્ષનામ જ કહેવાતી વસ્તુ હોય યા ન હોય, પરંતુ સત્ય છે કે મન અને પ્રાણનો લય થવાથી કોઇ અનિર્વયનીય અનંદની અનુભૂતિ થાય છે.

શ્વેતાશ્વતરોપનિષદ્ જણાવે છે કે :-

एतज् ज्ञेयं नित्यमेवात्म संस्थं नातः परं वेदितव्य हि किंचित् । भोक्ता भोग्यं प्रेरितारं च मत्वा सर्व पोक्तं त्रिविधं ब्रह्ममेतत् ॥ (१/१२)

મનુષ્ય એ પોતાની જ અંદર સ્થિત બ્રહ્મને જાણવું જોઇએ એનાથી વધીને કોઇ જાણવા યોગ્ય તત્ત્વ બીજું નથી. ભોક્તા (જીવાત્મા) ભોગ્ય જડ તત્ત્વ તથા એના પ્રેરક પરમાત્મા આ ત્રણેય બ્રહ્મ જ છે. એવું જાણી લેવાથી મુનષ્ય સર્વ કંઇ જાણી લે છે. અર્થાત તે સર્વજ્ઞ થઇ જાય છે.

डहोपनिषद्नुं डहेवुं छे डे :-

एतष्ययेवाक्षारं ब्रह्म एतष्ययेवाक्षरं परम । एतष्ययेवाक्षरं ज्ञात्वा यो यदि इच्छति तस्य तत् ॥ (१/२/१६)

આ અક્ષર અર્થીત્ અવિનાશી આત્મા જ બ્રહ્મ છે તથા એ જ પરમ બ્રહ્મ છે, એને જાણીને સાધક જે ઇચ્છા કરે છે તે થઇ જાય છે, અર્થીત્ સાધક સર્વજ્ઞ થઇ જાય છે.

बाह्य स्पर्शेष्व-सक्तात्मा विन्दत्यात्मिन यत्सुखम् । स ब्रह्मयोग युक्तात्मा सुखमक्षय मश्नुते ॥ (गीता-५-२१)

બાહ્ય વિષયો અર્થાત્ સાંસારિક ભોગોમાં અનાસક્ત, પોતાના આત્મામાં જ સુખી રહેવાવાળો પુરુષ બ્રહ્મની સાથે મનને જોડીને અક્ષય આનંદ (અનંત આનંદ) નો અનુભવ કરે છે, અર્થાત્ બ્રહ્માનંદનો અનુભવ કરે છે. બ્રહ્મની સાથે મનને યુક્ત કરવાથી પરમાનંદની અનુભૂતિ થાય છે. જેને બ્રહ્માનંદ કહેવામાં આવ્યો છે. - ब्रह्मानंद परम् सुखदं – આ છે ફળશ્રુતિ.

ઉપર્યુક્ત બધા શ્લોકોના અવલોકનથી એ સ્પષ્ટ થઇ જાય છે કે મનને બ્રહ્મમાં લગાવવાથી યા જોડવાથી જ બ્રહ્મ સાક્ષાત્કાર થાય છે. એને બ્રહ્મ સાક્ષાત્કાર યા ઇશ્વર સાક્ષાત્કાર યા આત્મ સાક્ષાત્કાર કહેવામાં આવેલ છે. બ્રહ્મનો સાક્ષાત્કાર કરી બ્રહ્મને જાણી લેવું જ્ઞાન કહેવાય છે. એને આત્મ જ્ઞાન યા બ્રહ્મ જ્ઞાન કહેવામાં આવ્યું છે.

સંત કબીરજી કહે છે કે :-

यह लिखा लिखी की बात नहीं, देखा देखी की बात । दुल्हा दुलहिन मिल गये, फीकी पडी बारात ॥

આ લખી-વાંચીને અર્થાત્ અઘ્યયન-અઘ્યાપનની વિદ્યા નથી. મનને સ્થિર કરવાની સાધના છે. જે પ્રત્યક્ષ જોઇને, સાંભળીને અનુભવથી પ્રાપ્ત થાય છે. 'દુલ્હા-દુલહિન મિલ ગયે' અર્થાત્ આત્માનું પરમાત્મા સાથે મિલન થઇ જવાથી એવા યોગીને માટે અન્ય ધાર્મિક કૃત્યોને કરવાની આવશ્ચક્તા સમાપ્ત થાય છે. આગળ કહે છે કે :-

> एकै साधे सब सधै, सब साधे सब जाया जो तूं सींचो मूलको, फूले फले अधाय ॥

સત્ય, અર્દિસા, દયા, ઉપકાર, દાન તથા યમ-નિયમ આદિ એ બધાને જો સાધવાનો પ્રયાસ કરવામાં આવે તો ચે સાધી શકવાના નથી. પરંતુ કેવળ આ મનને સાધી લીધું હોય અર્થાત્ બ્રહ્મની સાથે સ્થિર કરી દેવામાં આવે તો બધું જ સધાઇ જશે. મૂળને સીંચો અર્થાત્ આ મનને મૂળ (બ્રહ્મ) માં જોડી રાખો. તાત્પર્ચ છે બ્રહ્મની સાથે મનને સ્થિર કરી દો તો જે પણ ઇચ્છા કરો સર્વ પ્રાપ્ત થશે અર્થાત્ વ્યક્તિ સર્વજ્ઞ બની જશે.

હ્રદયોગ-પ્રદીપિકામાં આ તથ્યને નીચે મુજબ કહેવામાં આવેલ છે :-

यावनैव प्रविशति चरन् मारूतो मध्यमार्गे यावद्विन्दुर्न भवति दृढः प्राणवात प्रवन्धात् ा यावद्ध्याने सहज सदृशं जायते नैव तत्त्वम् तावज्ज्ञानं वदति तदिदं दम्म मिथ्या प्रलापः ॥ (चतुर्थं उपदेश - ११४)

જ્યાં સુધી મધ્ય માર્ગ અર્થાત્ સુષુમ્ણામાં (ઇલ-પિંગલા નાડીની મધ્ય સુષુમ્ણા નાડી હોય છે) પ્રાણ વાયુ પ્રવિષ્ટ નથી થતો તથા પ્રાણવાયુના નિયંત્રણથી મન બિંદુ (બ્રહ્મનો એક અણુ) ની સાથે સ્થિર નથી થતો અને પરમ તત્ત્વ અર્થાત્ બ્રહ્મનું ધ્યાન કરવાથી સાક્ષાત્કાર નથી થઇ જતો ત્યાં સુધી જ્ઞાનની વાત કરવી દંભ અને મિથ્યા પ્રલાપ છે.

તાત્પર્ય એ છે કે બ્રહ્મના એક એક અણુઓ (બ્રહ્માણુ) થી વિશ્વ બ્રહ્માંડની રચના છે પરંતુ આ એક બ્રહ્માણુમાં પૂરા વિશ્વ બ્રહ્માંડનું રહસ્ય છૂપાયેલ છે. એ કોઇ વિરલા જ જાણી શકે છે. આ બ્રહ્મના એક અણુની સાથે જેનું મન ચુક્ત થઇ જાય છે યા મનથી બ્રહ્માણુને ધારણ કરી લે છે તે જ આ રહસ્યને જાણી શકે છે, કબીરજીના શબ્દોમાં :-

> सिन्धु में बिन्दु समाया यह सब जग जानत होय । बिन्दुमें सिन्धु समाया यह रहस्य विरला जाने कोय ॥

એક બૂંદ પાણીથી સમુદ્ર બન્યો છે. એ સંસારના બધા લોકો જાણે છે. પરંતુ એક બુંદમાં સંપૂર્ણ સમુદ્ર છૂપાયેલો છે આ રહસ્થને વિરલા (પૂરા માનવ સમુદાયમાંથી કોઇ એક) કોઇ જાણી શકે છે.

આ અવસ્થા સૂત્ર અનુસાર 'હું તે નિરામય પરિપૂર્ણ શુઘ્ધ બ્રહ્મ છું.' એવા જ્ઞાનથી મોસ અનુભૂતિ કરાવનારી છે. આ અવસ્થાને જે શબ્દોથી સંબોધિત કરવામાં આવી છે તે આ પ્રકારે છે :- રાજયોગ, સમાધિ, બ્રહ્મ સાક્ષાત્કાર, બ્રહ્માનુભૂતિ, બ્રહ્મજ્ઞાન, બ્રહ્મમાં લય, મનોન્મની, પરમ શાંતિ, પરમ ગતિ, શાશ્વત પદ, અમરત્વ, બ્રહ્માનંદ તથા દિવ્ય દષ્ટિ પ્રાપ્ત, અંતર્ચામી, સર્વજ્ઞ વગેરે. સર્વ એક જ પૂર્ણ અવસ્થાના સૂચક છે.

કરી તો લીધું બધું, હવે કરવાનું શું બાકી છે ? જાણી તો લીધું બધું, હવે જાણવાનું શું બાકી છે ? પ્રાપ્ત થયું છે બધું, હવે પ્રાપ્તિ શું બાકી છે ? લાવ્યો હતો તું શું ? જે લઇ જવાનું બાકી છે ? જરૂરત અહીંની છે બધી, બધું અહીં જ રહેવાનું, શબ્દોને વિચારી અહીંના મારે શું કહેવાનું ? મારે કહેવું નથી 'શરદ' તું શું લૂંટાઇ ગયો ? આજે તો છું કાલે, હું હતો તે નહતો થયો!

-શરદચંદ્ર પુરોહિત (શરદ વસિષ્ઠ)

શાબ્દિક જ્ઞાન વાસ્તવમાં જ્ઞાનોપદેશ નથી. આત્મ શક્તિ દ્વારા જે જ્ઞાનનો પ્રકાશ શિષ્યમાં સ્વયં ઉદિત થાય છે તે જ સ્વયં જ્ઞાનોપદેશ છે.

॥ धित उपनिषद् ॥

॥ ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः ॥

### આલ્યમંત્ર (અજપાજપ સાધન)

શિશુ જ્યારે માતાના ગર્ભથી બહાર આવે છે અને જ્યારે તેનો નાડીચ્છેદ થાય છે, तે સમયથી તેના શરીરમાં શ્વાસ-પ્રશ્વાસની ફિયા જોવામાં આવે છે. માતાના ગર્ભમાં રહેતી વખતે ગર્ભધારિણી જનનીથી અલગ શિશુનો શ્વાસ-પ્રશ્વાસ નથી રહેતો. ગર્ભસ્થ શિશુ માના શ્વાસ પ્રશ્વાસથી જ તેના દેહનો વિકાસ કરે છે અને માતા દ્વારા લેવામાં આવેલ ખોરાકથી જ પુષ્ટિ લાભ કરે છે. પરંતુ પ્રસવની સાથોસાથ વૈષ્ણવી માયા તેને આકાન્ત કરે છે તથા વાસ્તવમાં તે સમયથી તે કાળરાજ્યમાં વાસ કરવાનું શરૂ કરે છે. શિશુનો જે પ્રથમ શ્વાસ લેવો તેનું નામ જન્મ છે, અને તે શ્વાસનો અંતિમ ત્યાગ જ મરણના નામથી પ્રસિદ્ધ છે. જન્મથી મૃત્યુની વચ્ચેની અવસ્થા તેનું જીવન છે. એટલા માટે મનુષ્યનું સમગ્ર જીવન જ શ્વાસ-પ્રશ્વાસને આધીન રહે છે. અને કાળની પ્રેરણાથી નિરંતર ઇકા અને પિંગળા નામક કાબા અને જમણા (નાસિકા) માર્ગથી સંચરણ કરતો રહે છે. મૂળમાં અવિધાના આવરણરૂપ પરદો નહિ રહેવાથી વિક્ષેપરૂપ શ્વાસ-પ્રશ્વાસની ફિયા નથી રહેતી. વાસ્તવમાં તો શ્વાસ-પ્રશ્વાસ કાળનો જ ખેલ છે. આપણે જેને જીવન કહીએ છીએ, તે કાળ યા મૃત્યુના જ પોતાના પ્રકાશની એક મહિમા છે.

ચોગીઓ કહે છે :- ચોગના પથમાં નવ મુખ્ય અંતરાય છે, એ બધા ચિત્તના વિક્ષેપની સાથો સાથ એ વિધમાન રહે છે. આ મુખ્ય નવ અંતરાયોના નામ છે :- વ્યાધિ, સ્ત્યાન યા ચિત્તની અકર્મણ્યતા, સંશય, પ્રમાદ યા સમાધિ સાધનનો અનુષ્ઠાનનો અભાવ, ભ્રાન્તિ જ્ઞાન યા મિથ્યાભિમાન, સમાધિની ભૂમિકા પ્રાપ્ત ન થવી, અને ભૂમિ પ્રાપ્ત કરીને પણ તેમાં પ્રતિષ્ઠિત થવું શક્ય ન બનવું, દુઃખ, ઇચ્છાની અપૂર્ણતાને લીધે ચિતનો ક્ષોભ, દેહના કંપન અને શ્વાસ પ્રવાસ એ બધા પૂર્વ વર્ણિત મુખ્ય અંતરાયના આનુસંગિક સહાયકો છે.

આ વિવરણથી સમજમાં આવશે કે શ્વાસ-પ્રશ્વાસ મૂળ રોગ નથી, રોગના ઉપસર્ગ માત્ર છે. મૂળ રોગના જપની સાથે-સાથે શ્વાસ-પ્રશ્વાસ પણ આચત્ત થાય છે, શ્વાસ-પ્રશ્વાસનું મૂળ ચિત્તનો વિક્ષેપ છે અને વિક્ષેપનું મૂળ પ્રત્યક્ ચૈતન્યની અનુપલબ્ધિ યાને સાક્ષાત્કાર કરાવનાર જ્ઞાનનો અભાવ છે. જે ઉપાયથી પ્રત્યગાતમાનો સાક્ષાત્કાર થાય છે, તેના પ્રભાવથી શ્વાસ-પ્રશ્વાસ રૂપ કાળનો ખેલ પણ શાંત થઇ જાય છે. પ્રણવ જપ અને પ્રણવ વાચ્ચ ઇશ્વરની ભાવનાને ચોગીઓએ આત્મ જ્ઞાન લાભનો મુખ્ય દેતુ માનીને સ્વીકાર કર્યો છે. પ્રણવ જપના રહસ્યને જાણવાથી સમજમાં આવે છે કે અજપાજપ જ શ્રેષ્ઠ જપ છે તથા બીજા તમામ જપ ચરમ સ્થિતિમાં અજપા-જપમાં જ પર્યવસિત થાય છે. આ મનુષ્યના સ્વાભાવિક જપ છે.

એક અહોરાત્રમાં મનુષ્યના શ્વાસ-પ્રશ્વાસની સંખ્યા ૨૧,૬૦૦ માનવામાં આવી છે. આ અવસ્થામાં કંઇ ફેરફાર થાય પરંતુ આ જ સાધારણ નિયમ છે. શ્વાસ 'હં' ધ્વનિ કરતો કરતો બહાર નિકળે છે એનું નામ પ્રશ્વાસ છે, અને આ પાછો અંદર પ્રવેશે છે 'સઃ' ધ્વનિ એનું નામ નિઃશ્વાસ છે.

ચોગીજનો કહે છે. જીવ શ્વાસ - પ્રશ્વાસને બહાને નિરંતર આ હંસમંત્રનો અથવા ં આ અજપા ગાયત્રીમંત્રનો જપ કરે છે. એ કહેવું ખોટું છે પરંતુ ઇતર જીવ અને મનુષ્યમાં અંતર એ છે કે મનુષ્ય પોતાના પુરુષાકાર દ્વારા એવું સામર્થ્ય અર્જિત કરી શકે છે, જેના કારણે શ્વાસ-પ્રશ્વાસની આ સ્વાભિવકમાં વિપર્ચય સંભવ બને છે. અર્થાત સાધન બળથી 'हंस' ગતિને 'सोडहं' ગતિમાં બદલી શકે છે. આમ કરવાથી આત્મજ્ઞાનનો રસ્તો ખુલી જાય છે, તથા ઇડા-પિંગલામાં પ્રવાહશીલ વાયુની વક્રગતિ મધ્યમા સુષ્રમ્ણામાં સરળ ગતિથી બદલાય જાય છે. સુષુમણા, બ્રહ્મમાર્ગ છે. ઇડા-પિંગલા માર્ગથી આકૃષ્ટ થઇને વાયુ (પ્રાણ) જે પરિમાણમાં સુષ્રુમ્ણામાં પ્રવેશ કરે છે, તે પરિમાણમાં વિકલ્પનો ઉપશમ થાય છે અને નિર્વિકલ્પ આત્મ જ્ઞાનના બંધ દ્વાર ધીરે ધીરે ખુલવા શરૂ થઇ જાય છે. સુષુમ્ણામાં પ્રવેશ કર્યા વિના વાયુ (પ્રાણ) તથા મનની ઊદર્વગતિ સંભવ થતી નથી. તથા ઊદર્વના વિના વિકાર ત્યાગીને ચિત્ત સામ્યભાવમાં સ્થિતિ લાભ નથી કરી શકતો. ચોગીઓ જેને ફંભક કહે છે. તે ક્રમશઃ આ ઊદર્વગતિના કળ સ્વરૂપ સિઘ્ધ થાય છે. કુંભકમાં વાસ્તવમાં ગતિ નથી હોતી, એવી વાત નથી. કિંતુ વક ગતિ છૂટીને અંતર્મુખી સરલ ગતિની સૂચના હોય છે. આ ગતિઓથી અંતમાં ગતિહીન અવસ્થાનો આભાસ મળે છે. જાગતિક ભાષામાં આપણે જેને પ્રાણ-અપાનનો વ્યાપાર કહીએ છીએ તેને જ ચોગીની ભાષામાં હંસ-મંત્રનું ઉચ્ચારણ સમજવું પડશે.

અજપા આત્મમંત્ર છે. જાગ્રત, સ્વપ્ન, સુધુપ્તિ આ ત્રણ અવસ્થાઓમાં જીવાત્મા વાસ્તવમાં પરમાત્માથી અભિન્ન છે. આ મહાતત્વ જ આ મંત્રનું પ્રતિપાધ છે. આ મંત્રના ઋષિ છે :- બ્રહ્મા, છંદ : ગાયત્રી, દેવતા આત્મા, શક્તિ 'સ' અને બીજ 'દ' આ મંત્રના બે ભાગ છે, એક શક્તિ, બીજો બીજ. એટલે શિવ-શક્તિ ઘટિત છે. વિદ્યા ચા સંવિત્ર્પિણી શક્તિ જ મંત્રાતમા 'સ' કારનો વાચ્ચાર્થ છે. તેવી રીતે ઉક્ત શક્તિના પ્રતિપાધ નિષ્કલ પરશિવ જ 'દ' કારના પ્રતિપાધ છે. શબ્દાત્મક શક્તિ અને બીજ અર્થાત્ 'સ' અને 'દ' આ સ-કલ અને નિષ્કલ સ્વરૂપનું પ્રતિપાદન કરે છે. સત્ય જ્ઞાન આદિ લક્ષણ નિરૂપાધિક સ્વપ્રતિષ્ઠિત અંતરાત્મરૂપી ચૈતન્ય જ પરશિવ છે. 'अદં શબ્દ અંતરાતમા ચા પ્રત્યગાતમાનો બોધ કરાવે છે, એટલા માટે તેના દ્વારા પરશિવનો પ્રકાશ થાય છે. એ શિવ-સ્વરૂપ પોતાની માયા દ્વારા જ્યારે પોતે જ પોતાના પ્રતિચોગી ચા પ્રતિદ્વન્દ્રનીનું ઉદ્ભાવન કરે છે. તો તે પ્રતિચોગી તેમનો દ્વિતીય થાય છે. અને તેને શક્તિ કહે છે. અજપા મંત્રમાં જે 'સઃ' કાર છે, તે આ શક્તિનો બોધ કરાવે છે. આ મંત્ર એટલે જ શિવ અને શક્તિ ઉભચાત્મક છે. કારણ કે 'દ' પુરુષનો અને 'સ' પ્રકૃતિનો વાચક છે. 'પ્રપંચસાર' માં ભગવાન્ શંકરે કહ્યું છે કે :-

हकारः पुरूषः प्रोक्तः स इति प्रकृतिर्मता । पुं-प्रकृत्यात्मको हंसः तदात्मक मिदं जगत् ॥

શિવ શક્ત્થાત્મક અર્ઘનારીશ્વર અર્થાત્ શક્તિયુક્ત પરમેશ્વર નિરંતર આ પરશિવસ્વરૂપનું દયાન કરે છે અને તે મંત્ર જપે છે.

સ્વાભાવિક श्वास - પ્રશ્વાસના રૂપમાં જીવ જે મંત્રનો જાપ કરે છે, તેને જ હંસ મંત્ર અથવા અજપા-આત્મમંત્ર કહેવાય છે. તેની ઉપાસના તે सोडई ઉપાસના છે. જેને પરોપાસના પણ કહેવામાં આવે છે. સાંસારિક બંધનો અને મોહમાં અંધ બનેલ અજ્ઞાની જીવ જ્યાં સુધી આ પરાવિધાને નિંદ જાણે ત્યાં સુધી તેને મોક્ષની પ્રાપ્તિ અસંભવ છે. જ્યારે સદ્ગુરુની કૃપાથી આ પરાવિધાને જાણી લે છે અને તે અનુસાર સાધના કરે છે, ત્યારે જ તેને સાંસારિક બંધનમાંથી મુક્તિ મળે છે. આ અજપાજપ મોક્ષદાયક છે.

> हंसो गणेशो विधिरेव हंसो हंसो हरिईसमयश्च शम्पुः हंसो हि जीवो गुरूरेव हंसो हंसो ममात्मा परमात्मा हंसः ॥ देहो देवालयः प्रोक्तो जीवो त्यजेदज्ञान निमल्यि सोडहंभावेन पुजयेत अहं देवो न चान्योडस्मि ब्रह्मैवाहं न शोकमाक् । रूपो भावयेत् हमात्मानमिति सच्चिदानंद हकारेण बहियोति विशेत् पुनः । सकारेण भगवती जीवो जवति सर्वदा हंसात्मिकां

આ મંત્રના પ્રતિપાદ્ય દેવતા આધારાદિ ચક્રો અનુસાર ક્રમશઃ ગણેશ, બ્રહ્મા, વિષ્ણુ, શંકર, જીવ, ગુરુ અને આત્મા તથા પરમાત્મા છે. આ સર્વ રૂપનો વિકાસ દંસ મંત્રથી થાય છે. એટલે આ સર્વનું કારણ છે, તથા આ બધા રૂપોનો સમન્વય આ મંત્રમાં છે. શરીરરૂપી મંદિરમાં સદાશિવ જ જીવરૂપમાં નિવાસ કરે છે. આ મંત્રના દ્વારા અજ્ઞાનરૂપી નિર્માલ્ય (જે ચંડાધિકાર દોવાથી ત્યાજ્ય છે) છોડવાથી હૃંसः सोडहं રૂપમાં પરિણત થઇ જાય છે. આ મુજબ ભાવના આ પ્રકારે છે કે 'હું જ સાક્ષાત્ બ્રહ્મ છું. હું બધા શોકોથી મુક્ત છું. તથા સચ્ચિદાનંદ સ્વરૂપ છું.' આ રીતે સ્વયંને બ્રહ્મરૂપ માનવું જોઈએ. શ્વાસના બહિર્ગ મનમાં હૃં કારનું ઉચ્ચારણ થાય છે, તથા અંતર્ગમનમાં સકારનું. આ રીતે જીવ દંસ સ્વરૂપિણી ભગવતી અજપા ગાયત્રીનો જપ કરતો રહે છે.

બ્રહ્મરંધમાં બિંદુના રૂપમાં કારણ तत्त्वनी સ્થિતિ છે. ઊર્ઘ્વમાં શક્તિ રૂપ વિસર્ગ અને અધોભાગમાં શિવબિંદુની સ્થિતિ છે. તેને જ 'हंस' શબ્દથી ઓળખવામાં આવે છે. એને પરમાત્મ મંત્ર કે આત્મમંત્ર પાગ કહે છે.

શ્વાસ-પ્રશ્વાસ જ આત્મમંત્ર છે. નિ:શ્વાસ 'सः' કાર યા 'त्व' પદાર્થ અને ઉચ્છ્વાસ બિંદુ સહિત આકાશબીજ 'हं' કાર છે. એ 'तत्' પદાર્થ છે. ફરી ફરી આ બંનેનો યોગ (મિલન) હું છું. આનું નામ છે 'तत्वमिस' આ અજપાના સ્વરૂપનું રહસ્ય છે.

> हंसः पदं परेशानि प्रत्यहं जपते नरः । मोहान्धो यो न जानाति मोक्षतस्य न विद्यते ॥ श्री गुरोः कृपया देवि ज्ञायते जप्यते ततः । तस्माच्छ्वासैश्र्व निःश्वासैस्तदा बन्धक्षयो भवेत् ॥ अजपा नाम गायत्री योगीनां मोक्षदायिनी । तस्या विज्ञानमात्रेण नरः पापः प्रमुच्यते ॥ अनया सदृशी विद्या चानया सदृशो जपः । अनया सदृशी पुण्यं न भूतं न भविष्यति ॥ (शारदातिलक)

હે ભાગવતિ ! આ તે જ 'હંસ' પદ છે, જેનો મનુષ્ય પ્રતિદિન જપ કરે છે. મોહમાં પડીને જે મનુષ્ય આ મંત્રને નથી જાણતો, તેને મોક્ષ પ્રાપ્ત થઇ શક્તો નથી. જયારે શ્રી ગુરુદેવની કૃપાથી જીવ એને જાણી લે છે અને જપ કરે છે, ત્યારે આ શ્વાસની સાધારણ ક્રિયા, જે અનાયાસ સંપન્ન થતી રહે છે, તેના દ્વારા તે સંસાર બંધનથી છૂટી જાય છે. ન તો આ વિધા સમાન કોઇ વિધા છે અને ન આના જેવો જપ પણ. આ વિધાના સમાન પવિત્ર સાધના આજ સુધી નથી તો થઇ અને થાશે પણ નહિ. આ સર્વશ્રેષ્ઠ ઉપાસના છે.

દક્ષિણામૂર્તિ સંહિતામાં લખ્યું છે કે :-

अथः वक्ष्ये महेशानि प्रत्यहं प्रजपेन्नरः ।
मोहन्धा यो न जानाित मोक्षस्तस्य न विद्यते ॥
श्रीगुरोः कृपया देवि ज्ञायते जप्यते यदा ।
उच्छ्वास – निःश्वास तया तदा वन्यक्षयो मवेत् ।
उच्छ्वासरेव निःश्वासेहंस ईत्यक्षरद्वयम् ।
तस्मात्प्राणाख्य हंसारख्य आत्माकारण संस्थितः ॥
नामेरूच्छवास – निःश्वासाद् हृदयाग्रे व्यवस्थितः ।
षष्टिश्वासैर्मवेत् प्राणः षद्प्राणाः नाडिका मता ॥
षष्टिश्वासैर्मवेत् प्राणः षद्प्राणाः नाडिका मता ॥
षष्टिश्वास्या अहोरात्रं जपसंख्याक्रमो मतः ।
एक विशति साहस्त्रं षद्शताधिकमीश्विर ॥
जपते प्रत्यहं प्राणी सान्द्रानन्दमयी पराम् ।
उत्पत्तिस्तु जयारम्यो मृत्युस्तत्र निवेदनम् ॥
पिता जपेन देवेशि जपो मवति मन्त्रिणः ।
अजपेयं ततः प्रोक्ता भवपाशनिकृत्तनी ॥

સ્વાભાવિક શ્વાસ-પ્રશ્વાસના રૂપમાં જીવ જે મંત્રનો જપ કરે છે, તેને જ હંસ અથવા 'અજપ-મંત્ર' કહેવામાં આવેલ છે. સાંસારિક મોહથી અંધ બનેલ અજ્ઞાની જીવ જ્યાં સુધી અપરાવિધાને નથી જાણતો ત્યાં સુધી તેને મોશની પ્રાપ્તિ અસંભવ છે. જ્યારે ગુસ્ટેવની કૃપાથી આ વિધાને જાણી લે છે અને તદ્દઅનુસાર સાધના કરે છે ત્યારે તેને સાંસારિક બંધનોથી મુક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે. શ્વાસની સ્વાભાવિક બહિર્ગમન અને અંતર્ગમનની કિયામાં 'હંસ' આ બે અક્ષરોના જપ ચાલતા રહે છે. એટલે પ્રાણને 'હંસ' કહે છે અને તે આત્મસ્વરૂપ છે. શ્વાસકિયા નાભિથી પ્રારંભ થાય છે તે મુજબ હૃદય-ચક્ક (અનાહત) માં પ્રાણની સ્થિતિ છે. ૬૦ શ્વાસ-ક્રિયા થતાં તેની સંજ્ઞા 'પ્રાણ' થાય છે. છ (૬) પ્રાણોની એક નાડી અને ૬૦ નાડીનો એક દિવસ રાત્રિ. આ પ્રકારે ૬૦×૬×૬૦ = ૨૧,૬૦૦ (એકવીસ હજાર છસો) શ્વાસની આ મંત્રની જપસંખ્યા છે. આ રીતે પ્રત્યેક પ્રાણી પ્રતિદિન પરમાનંદ સ્વરૂપિણી પરા વિધાના જપ કરતા રહે છે. શ્વાસ પ્રશ્વાસના રૂપમાં આ જપનો પ્રારંભ જન્મથી જ થઇ જાય છે તથા મૃત્યુ સમય તે જપ નિવેદિત થાય છે. આ રીતે જન્મ લઇને મૃત્યુ પર્યન્ત એક અખંડ સાધના છે. આ ઉપાસનામાં જપ કર્યા વિના મંત્રી સાધકના જપ યાલતા રહે છે. એટલે સંસાર બંધનને નષ્ટ કરનારા આ 'અજપાજપ' ના નામથી વિજ્ઞાત છે.

એક રીતે વિચારીએ તો આ એક અત્યંત સરળ સાધના છે. એમાં કોઇ સંદેહ તથી. ખરું પૂછો તો કોઇપણ સાધના આથી સરળ નથી હોઇ શક્તી. મનુષ્યના દેહ ધારણ બાદથી જ અર્થાત્ માતાના ગર્ભથી ભૂમિષ્ઠ થવાના સમયથી પ્રયાણકાળ સુધી સમય જીવનમાં જે સ્વાભાવિક શ્વાસ-પ્રશ્વાસની ક્રિયા ચાલે છે, તેને અનુલક્ષીને અજપા-સાધના અનુષ્ઠિત થાય છે. એને માટે કોઇ ખાસ ઉપકરણ, જપમાળા-ગેમુખી, કોઇ કૃત્રિમ પ્રક્રિયા, કોઇ વિશેષ આવશ્યક બનતું નથી. જાણતા-અજાણતા, હર સમય શ્વાસ-પ્રશ્વાસથી સંગ્લિષ્ઠ અજપા-ક્રિયા પણ તેવી રીતે, જાગ્રત, સ્વપ્ન અને સુષ્ધિત બધો સમય સમાનરૂપથી ચાલતો રહે છે. આ ક્રિયા આરબ્ધ થયા પછી એ મનોચોગ યા ચેષ્ટાની અપેક્ષા કર્યા વિના આપમેળે અવિરત ચાલતી રહે છે. એટલા માટે આ રીતે આ જે બદુ જ સરળ સાધન છે, એ સમજવામાં મુશ્કેલી પડતી નથી. પરંતુ સરળ હોવા છતાં પણ આ સાધના ખૂબ જ નિગૂઢ છે, એનું વિજ્ઞાન એક ગંભીર રહસ્ય છે. એનું ફળ બીજી કૃત્રિમ સાધના જેવું નથી. નિષ્કિર પરમ સત્તાના હૃદયનો આશ્વય કરીને જે ક્રિયા વિશ્વમાં નિરંતર ચાલે છે, મનુષ્ય દેહમાં અજપા તેની પ્રતિચ્છાયા માત્ર છે. આ સ્વભાવની, સ્વનિર્ભર, સ્વરની, સ્વયંભૂ સાધના છે, આ સાધનાના આદિગુરુ શ્રી ભગવાન સ્વયં છે. આ સંબંધમાં સંદેહની સહેજ પણ ગુંજાઇશ નથી. પ્રકૃત્તિમાં વ્યષ્ટિ ભૂમિ અને સમષ્ટિમાં સમાન રૂપથી એનો પ્રભાવ જોવામાં આવે છે. અજપા વિજ્ઞાનને બરાબર સમજી શકવાથી તત્ત્વજ્ઞાનનો પૂર્ણ ઉદય અવશ્યમભાવસ છે. આ સાધના જેવી સ્વાભાવિક છે, એનું ફળ પણ તેવું જ સ્વાભાવિક છે. અર્થાત્ સ્વભાવમાં સ્થિતિ લાભ.

આ સાધના અનાદિકાળથી જ પ્રચલિત છે. સદાશિવ, બ્રહ્મા, નારદ, વસિષ્ઠ, ધ્રુવ, પ્રદ્લાદ, આદિએ પણ સાધન પ્રાપ્ત કર્યુ હતું. પ્રાચિન કાળમાં ગોરક્ષનાથ તથા બીજા નાથ યોગીઓ અજપા સાધનનો મહિમા જાણતા હતા. આ સાધનામાં સિધ્ધિ લાભ કરી તેમણે મુક્ત કંઠથી એના મહિમાને ઉદ્દાષિત કર્યો છે. નાથ સંપ્રદાયના સાહિત્યમાં ઘણી જગ્યાએ અજપા સાધનાના મહાત્મ્યના ભારોભાર પ્રમાણ મોજુદ છે. કહેવાય છે કે મહાયોગી ગુરુનાનક સાહેબે રાજા શિવનાથને પોતાના અધિકારને અનુરૂપ કેટલાયે ઉપદેશો કર્યા હતા. આ ઉપદેશ પરંપરામાં પ્રથમ રામ નામ, ત્યાર બાદ પ્રણવ અને સર્વના અંતમાં દંસરૂપ અજપામંત્રનો ઉલ્લેખ મળે છે.

મહાપ્રભુ ચૈતન્ય, રામાનંદ, સ્વરૂપ દામોદર, શિખિ માઇતી, સંત જ્ઞાનેશ્વર, સંત કબીર, મીરાબાઇ, સહજોબાઇ, મહાત્મા તુલસીદાસ આદિ મહાપુરુષોની સિદ્ધિના મૂળમાં આ સાધનાના અનુષ્ઠાન વિધમાન છે. સાધક સંપ્રદાચમાં એ સુપ્રસિધ્ધ છે. પ્રવર્તમાન યુગમાં પણ યોગી ગંભીરનાથ, મહાત્મા વિજય કૃષ્ણગોસ્વામી, મહાત્મા રામઠાકુર, સ્વામી બ્રહ્માનંદ, સ્વામી રામદાસ, મહાયોગી લોકનાથ વગેરેએ આ સાધનાનો મહિમા સ્થાપિત કર્યો છે.

ભગવાન શિવે કહેલા 'સ્વરોદયજ્ઞાન', ભગવાન બુઘ્ધે કહેલો 'આનાપાનસત્તિયોગ' અને વિપશ્યના સાધનાના મૂળમાં આ જ વાત છે. જેનાચાર્યો અને તિર્થંકરોએ પણ આ સાધનાને અનુમોદન આપેલ છે. અજપાગાયત્રી, હંસવિધા, આત્મમંત્ર, પ્રાણમંત્ર, પ્રાણચદ્ય આદિ વિવિધ નામોથી વૈદિક, પૌરાણિક અને તાંત્રિક સાહિત્યમાં આ સાધના નિર્દિષ્ટ છે. બહારના આચાર-વિચાર અને આદંબરોને બાદ કરીએ તો બધા મનુષ્યો

માટે આત્માથી પરમાતમા સુંઘી પહોંચવાનું આનાથી વધીને અન્ય કોઇ સાધન નથી. આમાં જ સર્વધર્મ સમન્વય છે. આ વાતનો કોઇ અસ્વિકાર કરી શકે તેમ નથી. જેમ ગાયો જુદા રંગની કદની હોઇ શકે પરંતુ દરેક ગાયનું દૂધ શ્વેત જ હોવાનું. તેવી રીતે હિંદુ, મુસ્લિમ, શીખ, ઇસાઇ, પારસી, ચીની, જાપાની, ચહુદી બધાને માટે આ ઉપાસના સર્વ માન્ય છે. એનો કોઇ ઇન્કાર કરી શકે તેમ નથી.

અજપા કુંકલિનીથી ઉદ્ભૂત પ્રાણઘારિણી પ્રાણવિદ્યા રૂપમાં યોગી સમાજમાં પ્રચલિત છે. દંસ કહેવાથી પ્રત્યક્ આત્મા અથવા ત્યષ્ટિ તુરીય સમજવું જોઇએ અને પરમદંસ શબ્દથી પરમાતમા અથવા સમષ્ટિ તુરીયનો બોધ થાય છે. વ્યષ્ટિ તુરીય અને સમષ્ટિ તુરીયના પરસ્પર મળી જવાથી દંસયોગ નિષ્પન્ન થાય છે. આ જ અજપાનું તત્ત્વ છે.

જेनी प्रज्ञा शिंडत (ज्ञानशिंडत) ઉજ્જવળ नथी, જे अत्यंत सूक्ष्म तत्त्व ग्रहण नथी डरी शडतो, तेनुं नाम मंहप्रज्ञ छे. आ प्रडारे साधड 'ह'डारना क्षारा पुरुष अने 'स'ना क्षारा प्रकृति आ जंनेनी धारणा डरे छे. ओरला मारे तेनी दिख्यी हंस योग डहेवाथी पुरुष अने प्रवृत्तिना योग समक्ष्यामां आवे छे. परंतु केनी प्रज्ञा तेनाथी तिक्ष्ण छे, याने के मध्यप्रज्ञ छे, तेनी दिष्ट अनुसार 'ह'डार अपाननो अने 'स'डार प्राण्या संयारनो जोध डरावे छे. मुज्य प्राण्ण क्यारे पराडमुज लावथी आवर्त्तित थाय छे, तो तेने प्राण्यने जहते अपान इहेवामां आवे छे, अरते क तो हंस विधानुं रहस्य मध्यम साधडनी दिख्यी प्राण्ण अने अपानना संयोग सिवाय जीकुं इंध क नथी. परंतु के साधड उत्तम प्रज्ञा संजव छे, तेनी दिष्ट वधु सूक्ष्म छे. ते प्रवृति-पुरुषना संजंध या प्राण्ण अने अपानना संजंधने छोडीने आत्मस्वरूपनी तरइ लक्ष्य डरे छे. आ साधड अक्ष्या मंत्रना पूर्व लाग 'अहं'ने छवातमा अने उत्तर लाग 'सः'ने शिंडत वायड इहीने धारण इरे छे.

જો કે અધિકાર ભિન્ન છે, એટલા માટે અજપા-મંત્રના વિદ્યાન પણ ભિન્ન છે. નિમ્ન અધિકારી તાળવું, ઓઠ (હોઠ) આદિ દૈહિક ઉચ્ચારણ-ચંત્રના વ્યાપાર દ્વારા અજપામંત્ર કહે છે. આવા સાધકોના ચિત્ત પૂર્ણતયા શુધ્ધ યા શોધિત નથી. એટલે તેઓ દેઠગત ક્રિયાનો આશ્રય કર્યા વિના જપ સાધન નથી કરી શક્તા. પરંતુ જે મધ્યમ અધિકારી છે, તેમનું ચિત્ત-સંસ્કાર અધિક છે. એટલા માટે તેમને અજપા-જપ કરવા માટે તાલુ આદિની કોઇ ક્રિયા આવશ્યક નથી હોતી. તેનો અધિકાર ઉચ્ચ છે, એટલે તેમનું વિદ્યાન પણ ભિન્ન છે. તેઓ માટે દૈહિક ઉચ્ચારણનું પ્રયોજન નહિ રહેવાથી પણ બીજા પ્રકારના અનુસંધાનની આવશ્યકતા છે. તેમણે ભાવના કરવાની હોય છે કે અજપા મંત્રનો 'ત્ત' અંશ-પ્રાણરૂપમાં અને 'દ્વ' અંશ સપાન વૃત્તિના રૂપમાં પોતાના દેહમાં અનુસ્યૂત છે. 'દ્વ' શબ્દથી અપાનવૃત્તિના રૂપમાં પોતાના દેહમાં અનુસ્યૂત છે. 'દ્વ' શબ્દથી અપાનવૃત્તિનો સામ્યમૂલક સંબંધ છે. એટલે 'દ્વ' કાર અપાનવૃત્તિની સૂચના કરે છે. તેવી જ રીતે 'ત્તર' કાર પ્રાણ પ્રાણનો બોધ કરાવે છે. 'ત્તર' અને 'દ્વ' મંત્રના બે ભાગ પ્રાણ અને અપાનવૃત્તિ રૂપમાં પોતાના દેહમાં સદૈવ ક્રિયા કરે છે. નિરંતર એવું વિચારવું જ અજપા-જપ છે. જે સાધક પ્રાણ-અપાન રૂપમાં વિદ્યમાન આ મંત્રને વિચારવું જ અજપા-જપ છે. જે સાધક પ્રાણ-અપાન રૂપમાં વિદ્યમાન આ મંત્રને

ગુસ્સુખરી અધિગત કરે છે, તે 'अजपन्तप' અર્થાત્ તાલુ-જીભ આદિનો વ્યાપાર નિ કરે તો પણ તેમાં પ્રાણ-અપાનરૂપ મંત્ર અનુસ્યૂત રહે છે. એટલે તેના સદા જપ થાય છે. એટલે જ તો આ હંસમંત્રને અજપા-વિધા કહે છે. વાચિક જપની અપેક્ષા અનુસંધાનરૂપ આ જપ અધિક પ્રબળ છે અને અધિક ફળપ્રદ છે. આમ છતાં આ જપની સાથે આસ્તિક્ય ભાવ, ગુસ્ભિક્તિ, શ્રદ્ધા આદિ સદ્યુણનો સમાવેશ રહેવાથી બળ અધિક હોય છે. આ થઇ મધ્યમ અધિકારીની વાત. પણ, ઉત્તમ અધિકારીને માટે અજપાનું વિધાન બીજા જ પ્રકારનું છે. કહેવાનું નહિ હોય, ઉચ્ચ અધિકારીનું ચિત્ત શ્રવણ, મનન, આદિના અભ્યાસથી બહુ જ વિશુધ્ધ હોય છે. આ પ્રકારનો સાધક ધારણા કરે છે કે અજપા મંત્રનો પૂર્વ ભાગ 'अન્દ' પદાર્થ જીવનો વાચક છે. પણ મંત્રના ઉત્તર ભાગમાં જે 'સઃ' પદ છે, તે એના મનથી શક્તિ વાચક છે. આ શક્તિ વાસ્તવમાં વિશ્વના કારણ પરમેશ્વરનું બીજું નામ છે. એટલે જ તો સંસારી રૂપમાં પ્રતિયમાન 'अન્દ' જ વાસ્તવમાં 'સઃ' અથવા પરમાત્મા છે. આ અજપા-જપનું તાત્પર્ય છે.

આત્મા સ્વબળથી દષ્ટા બનીને જો દશ્ય કરે તો મન પણ તટસ્થ થઇને પ્રાણના ખેલને જોઇ શકે છે. એટલે મનને શ્વાસની ગતિના નિરીક્ષણ કાર્ચમાં લગાવવું જોઇએ. અને સ્વયં મનની પૃષ્ટ ભૂમિમાં નીરવ બનીને અવસ્થાન કરવું જોઇએ. સાધારણ રીતે મન શ્વાસની પ્રાણની સાથે સંચારિત થાય છે. આથી શ્વાસ ચાલે છે. પણ મન જ્યારે શ્વાસની સાથે ન ચાલીને તેની ગતિનું નિરીક્ષણ કરતું રહે છે, તો હું પણ ઉદાસીન થાઉ છું અને શ્વાસની ગતિમાં પણ મંદતા આપે છે.

એની પણ એક પરાવસ્થા છે. તે અદ્ભૂત રહસ્ય છે. જ્યારે શિવ-શક્તિનું મિલન થાય છે, જ્યારે પ્રાણ અને અપાનનો યોગ થાય છે, જ્યારે વાયુ સ્તસ્ભિત થાય છે, મન સ્તમ્ભિત થાય છે, સમગ્ર વિશ્વ સ્તસ્ભિત થાય છે, કાળની ગતિનો નિરોધ થાય છે, પરમ શાંતિનો ઉદય થાય છે, ત્યારે તે મહા સ્થિતિમાં પણ અંદરને અંદર એક વ્યાપાર યાલે છે. આ હંસ અવસ્થાથી પરમહંસ અવસ્થામાં ઉન્નયન છે. અને આત્મ રમણ કહે છે. અહીં સ્વરનો (સ્વનો) સ્વેર વિહાર છે તે પોતાનો પોતાનામાં વિહાર છે. બીજું કંઇ તો એ સમચે થતું નથી, શિવ-શક્તિ મિલિત થાય છે. મિલિત થવામાં પણ તેમાં અંતઃક્રિયા છે. આ શિવ-શક્તિનું પરસ્પર અનુપવિષ્ટ અર્ધનારીશ્વર સ્વરૂપ છે. આ બહુ જ ગુપ્ત છે. આગમ કહે છે એ અનુત્તર અક્ષરરૂપી પરમેશ્વર પોતાના અંગભૂત અને નિખિલ પ્રપંચાત્મક વિમર્શ-શક્તિમાં અનુપ્રવિષ્ટ યા પ્રતિબિલત થાય છે, તેના પછી તે વિમર્શ-શક્તિ પોતાના અંતઃસ્થિત પ્રકાશમય પ્રતિબિલના અનુપ્રવિષ્ટ થાય છે. આ આત્મારામ અવસ્થાનો પૂર્વાભાસ છે.

#### અજપાજપ સમર્પણ

અજપાજપનું પ્રતિદિન સમર્પણ આ રીતે કરવું જોઇએ, પ્રથમ સાધકે આસન ઉપર બેસી બ્રહ્મરંઘમાં ભક્તિ ભાવથી ચુક્ત થઇ સદ્ગુરુનું ઘ્યાન કરી પ્રણામ કરવા. ત્યાર બાદ અનાહત પદ્મમાં બાણલિંગમાં શિવના મસ્તક પર નિર્વાત-નિષ્કંપ, દીપ કલિકા આકારના 'હંસ' બીજ પ્રતિપાધ તેજોમય જીવાતમાનું માનસ નેત્રથી દર્શન કરી તેનું ઘ્યાન કરવું જોઇએ. તે ઘ્યાન આ પ્રમાણે છે:-

गमागमस्य गमनादिशुन्यं चिद्रूष्यूष्यं तिमरान्त कारकम् । पश्यामि तं सर्वजन प्रधानं नमामि हंसं परमार्थेरूपम् ॥

गम એટલે જેનું રહસ્ય आगमस्य એટલો વેદો સમજાવે છે તે ગમનાદિશૂન્ય એટલે આવાગમનથી રહિત છે અને ચિદ્સ્વરૂપ છે, વળી જે તમામ પ્રકારના અંઘકારનો નાશ કરનાર છે. તે પરમાર્થ રૂપ હંસ (જે બ્રહ્મ છે તે) તો સર્વજનોમાં જોઉં છું, અને પ્રણામ કરું છું.

આ રીતે ઘ્યાન ધર્યા બાદ અજપાજપના ષડ્ંગ ન્યાસાદિ કરવું આ રીતે :-

- ॐ इंसां सूर्यात्मने तेजोवत्ये शकत्ये इदयाय स्वाहा ।
- ॐ हंसीं सोमांत्मने प्रमाशक्तये शिरसि स्वाहा ।
- ॐ हंसूं निरंजनात्मने अविद्या शक्तये शिखायै स्वाहा ।
- ॐ हंसैं निरामासात्मने महाशक्तये कवचायं स्वाहा ।
- ॐ हंसौं अनन्तात्मने इक्षणशक्तये नेत्रत्रयाय स्वाहा ा
- ॐ हंसः अंतरात्मने शक्तये अस्त्राय फट ा

ઋષ્યાદિ ન્યાસ અને વિનિયોગ ત્યાર પછી આ પ્રમાણે કરવા.

अस्य अजपा गायत्री मंत्रस्य हंस ऋषिः । अव्यक्त गायत्री छन्दः । परमहंस देवता । हं बीजम् । सः शक्तिः । सोडहं कीलकं परमात्म प्रीतये उच्छ्वास-निःश्वासाप्यां षद्शताधिकैक विंशति सहस्त्रापाजप समर्पणेन मोक्षप्राप्यते विनियोगः ।

ॐ शिरसि हंस ऋषये नमः । ॐ मुखे अव्यक्त गायत्री छन्दसे नमः । ॐ पादयोः सः शक्तये नमः । ॐ सर्वांगे सोडहं किलकाय नमः ।

આટલું કરીને પછી સહસ્ત્રારમાં ગુરુનું ધ્યાન, હૃદયમાં દંસનું ધ્યાન, એ જ પ્રમાણે મૂલાધારમાં કુંડલિનીનું ધ્યાન કરવું. આ ઉપરાંત તેનું તેજોમય મૂર્તિરૂપે ધ્યાન તથા ચિંતન કરવું. પછી આ ત્રણે તેની મનથી એક્તા કરીને, તે તેજના પ્રભાવથી પોતાને પણ તેજોમય અને અભિન્ન કલ્પીને અનાહૃત પદ્મમાં જીવાતમા તરફ લક્ષ્ય કેન્દ્રિત હરી. એકસો આઠ અથવા તેથી વધુ થથા-સાધ્ય 'ॐ ही हंस स्वाहा 1' એ પ્રમાણે આત્મા અષ્ટાક્ષરમંત્રના જપ કરવા. ॐ हंस हंसाय विद्महे । सोडहं हंसाय घीमहि । तन्तो हंसः प्रचोदयात् – (દંસ ગાયત્રી) જપ કરી શકાય.

આ પછી સ્થાન-સ્થાન પર અજપા મંત્ર જપનું સમર્પણ નીચે મુજબ પ્રતિદિન કરવું જોઈએ :- अस्याजपा गायत्री मंत्रस्य शिरिस हंस ऋषये नमः, मुखे अव्यक्त छन्दसे नमः हृदि परमहंस देवतायै नमः, लिंङ्गे हं बीजाय नमः, आधारे सः शकत्ये नमः, परमात्म प्रीतये उच्छ्वास निश्वासाभ्यां षट्-शताधिकैक-विंशति- सहस्त्र जपेन पूर्व-मूतेभ्यो निवेदयामि ।

मूलाधार मण्डय स्वर्णवर्ण-चतुर्दलपद्मे हुत-सौवर्णवर्ण-वादिसान्त चतुवर्णान्विते गायत्री सहिताय रक्तवर्णाय गणनाथाय षद्शत संख्या जपाजपमहं समर्पयामि नमः ।

મૂલાઘાર ચક્રમાં સુવર્ણ સમાન વર્ણવાળા ચતુર્દલ પદ્મમાં વ, શ, ષ અને સ-એ ચાર વર્ણથી ચુક્ત ગાયત્રી સહિત રક્તવર્ણ ગણેશજીને છસો (૧૦૦) અજપાજપ હું સમર્પણ કરી પ્રણામ કરું છું.

स्विष्ठान मण्डपे विद्वमिनभे विद्युतपुंज-प्रमावं 'बालिदान्त' षडवर्णान्विते षड्दलपद्ये सावित्री सहिताय ब्रह्मणे अजपामंत्र षट्सहस्त्रंमहं समर्पयामि नमः ।

સ્વાધિષ્ઠાન ચક્રમાં વિદ્યુતપુંજ પ્રભાવવાળા બ, ભ, મ, ચ, ર, લ વગેરે વર્ણથી યુક્ત ષદ્દલ પદ્મમાં સાવિત્રી સહિત બ્રહ્માજીને છ હજાર (૬,૦૦૦) અજપા મંત્ર સમર્પણ કરીને હું નમન કરું છું.

मणिपुर मण्डपे सुनील प्रम-महानिलप्रम 'डादिकान्त' दशवर्ण विमृषिते दशदलपग्ने लक्ष्मी सहिताय विष्णवे षट्सहस्त्रमजयाजपहं समर्पयामि नमः ।

મિક્યુર ચક્રમાં સુનીલ પ્રભને મહાનીલપ્રભાવાળા ક, ઢ, ઘ, ત, થ, દ, ઘ, ન, પ, ફ વગેરે દશવર્ણથી ચુક્ત દશદલ પદ્મમાં લક્ષ્મી સહિત શ્રી વિષ્ણુ ભગાવનને છ હજાર (૬,૦૦૦) અજપાજપ સમર્પણ કરીને નમન કરું છું.

अनाहत मण्डपे तरूण रियनिमे महाविह्न कणिकाम 'कादिलान्त' द्वादशदल पद्मे गौरी संहिताय शिवाय षट् सहस्त्रनामजपाजपमहं समर्पयामी नमः ।

અનાહત ચક્રમાં તરૂણ સૂર્યસમી પ્રભાવવાળા મહાન અિનની કણિકા સમાન ક, ખ, ગ, ઘ, ક, ચ, છ, જ, ઝ, ગ, ટ અને ઠ એ બાર વર્ણથી ચુક્ત દ્વાદશ (બાર) દળવાળા ક્રમળમાં ગૌરી સહિત શંકર ભગવાનને હું છ હજાર (ક,૦૦૦) અજપાજપ સમર્પણ કરીને નમસ્કાર કરું છું.

विशुष्य मण्डपे घूम्रवर्ण रक्तवर्ण-'अकारदि-अःकारान्तं' षोडश स्वरान्विते षोडशदलपदे प्राणशक्ति सहिताय जीवात्मने एक सहस्त्र संरथामजपाजपमहं समर्पयामि नमः ॥

વિશુધ્ધિ ચક્રમાં ધૂમ-રક્ત વર્ણવાળા, અ, આ, ઇ, ઈ, ઉ, ઊ, ઋ, ઋ, લૃ, લૃ, એ, એ, ઓ, એ, અં તથા અઃ આદિ સોળ સ્વરથી ચુકળ સોળદળ (પાંખડી) વાળા કમળમાં પ્રાણ શક્તિ સહિત જીવાત્માને એક હજાર (૧,૦૦૦) અજપાજપ સમર્પણ કરીને દું નમસ્કાર કરું છું.

आज्ञामण्डपे विद्युत्यंज निमे शुप्र 'ह क्ष' वर्णान्विते द्विदलपमे माया सहित परमात्मने एक सहस्रमजपाजपे अहं समर्पयामि नमः। આજ્ઞા ચક્રમાં વિદ્યુત પુંજ સમાન શુભ્ર હ અને ક્ષ વર્ણથી ચુક્ત દ્રિદળ (બે પાંદડીવાળા) ક્રમળમાં માચા સહિત પરમાત્માને એક હજાર (૧,૦૦૦) અજપાજપ સમર્પણ કરીને હું પ્રણામ કરું છું.

ब्रह्मरंघ्रमंण्डपे कर्पूरामे नाना वर्णोज्जवल दल विभूषिते नाना वर्ण समुदयोडडज्वालदल सहस्त्रारे नादबिन्दु परिस्थितं ब्रह्मरूपं सशक्तिक गुरवे एक सहस्त्रसंख्याम जपाजपमहं समर्पयामि नमः ।

બ્રહ્મરંઘમાં કપૂર સમાન ઉજ્જવળ, વિવિઘ વર્ણથી શોભતા વિવિઘ વર્ણના સમુદાયથી યુક્ત, પ્રકાશવાન સહસ્ત્રાર ચક્રમાં શોભતા વિવિઘ વર્ણના સમુદાયથી યુક્ત, પ્રકાશમાન સહસ્ત્રાર ચક્રમાં નાદ બિંદુ પરિસ્થિત બ્રહ્મરૂપ શક્તિશાળી ગુસ્ને એક હજાર (૧,૦૦૦) અજપાજપ સમર્પણ કરીને હું નમસ્કાર કરું છું.

आ पछी ''पट्शताधिकै क विशति सहस्त्र अजपाजपेन परंदेवतारूपः श्री परमेश्वर प्रीयताम् न मम ा'' આ મંત્ર બોલી માનસિક સંકલ્પ કરવો અને આગલા દિવસ માટે ફરીથી દંસનું માનસિક દયાન કરવું જોઇએ. ઘ્યાન આ પ્રકારે છે:-

आराधयामि मणि-सन्निमात्म लिंङ्गं मायापुरी इदय-पङ्कज-सन्निविष्टम् । श्रध्या- नदी -विमल-चित्त-जलावगाहं नित्यं समाधि-कुसुमैरेपुनर्मवाया ॥

વ્યક્તા અને ગુપ્તા એવા બે પ્રકારની અજપા ગાયત્રી છે. ઉપર્યુક્ત પ્રકારના જપ એ વ્યક્તા છે, તથા ભ્રામરી કુંભક દ્વારા નિશ્વાસ રોક્તા રહી અંતમાં જે જપ કરવામાં આવે છે, તેનું નામ ગુપ્તા છે. તે અતિગુપ્ત હોવાથી તેને ગુપ્ત જ રાખવું ઠીક છે. આ પ્રમાણે લિખિત ઉપયોનું સ્વાવલંબન લઇને પ્રતિદિન શ્રદ્ધા ભક્તિ સહિત આ ક્રિયા અનુષ્ઠાન સાધકને શીધ્ર તત્ત્વન્નાન લાભ થાય છે, એટલું જ નિદ, તે અપાર્થિવ પરમાનંદ પ્રાપ્ત કરીને કૃત-ફૃતાર્થ બને છે. ન્યાસાદિ કર્યા વિના પણ સાધક રાત-દિવસ સાંસારિક કાર્યો કરતાં પણ હંસના ધ્યાન અને 'સોક્સ' નાનમાં નિમગ્ન થઇ શકે છે.

મૂલાધાર ચક્રથી આરંભી સહસ્ત્રારચક્ર સુધી આરોહ ક્રમમાં 'ક્રંસઃ' નો જપ થાય છે તથા બીજા અવરોહ ક્રમમાં 'સોडફ' મંત્રનો જપ કરાય છે. શ્રી જાબાલ દર્શનોપનિષદ્ નાડી પરિચય, આત્મતીર્થ અને આત્મજ્ઞાન

'જાબાલ દર્શનોપનિષદ્' માં ભગવાન દત્તાત્રેય પોતાના શિષ્ય મુનિવર્ચ સાંફ્કૃતિને આષ્ટાંગ યોગનો ઉપદેશ કરતાં જણાવે છે કે :-

'હે સાંસ્કૃતે ! મનુષ્યનું શરીર પોતાના હાથના માપથી ૯૬ આંગળનું હોય છે. આ શરીરનો મધ્ય ભાગ જે છે તેમાં તેમાં અગ્નિનું સ્થાન છે. તેનો રંગ તપાવેલા સોના જેવો માનવામાં આવેલ છે. તે આકૃતિ ત્રિકોણ છે. આ મેં તને સત્ય વાત બતાવી છે. ગુદાથી બે આંગળ ઉપર અને લિંગથી બે આંગળ નીચેનું જે સ્થાન છે, તેને જ શરીરનો મધ્ય ભાગ સમજો. તે જ મૂલાધાર છે. મુનિશ્રેષ્ઠ ! ત્યાંથી નવ આંગળ ઉપર કંદસ્થાન છે તેની લંબાઇ-પહોળાઇ ચાર ચાર આંગળની છે, અને આકૃતિ મરઘીના ઇંડા સમાન છે. તે ઉપરથી ચામડી આદિ દ્વારા વિભૂષિત છે, એવું યોગવેત્તા મહાત્માઓએ કહ્યું છે. કન્દના મધ્ય ભાગમાં જે નાડી છે, તેનું સુષુમ્ણા નામથી વર્ણન થયું છે તેની ચારે બાજુ હર,૦૦૦ નાડીઓ છે. તેમાં ચોદ પ્રધાન છે. જેનાં નામ આ પ્રમાણે છે :- સુષુમ્ણા, પિંગલા, ઇડા, સરસ્વતી, પૂષા, વસ્ત્રા, હસ્તિ, જિહ્યા, ચશસ્વિની, અલંબુસા, કુદૂ, વિશ્વેદરા, પચસ્વિની, શંખિની અને ગાંધારી. એ જ ચોદ નાડીઓ પ્રધાન માનવામાં આવી છે. એ ચોદમાં પણ પ્રથમ ત્રણ જ સર્વથી મુખ્ય છે. અને એમાં પણ એક નાડી-સુષુમ્ણા સર્વશ્રેષ્ઠ છે. વેદાંતશાસ્ત્રના જ્ઞાતાઓ વિદ્વાનોએ એને બ્રહ્મનાડી કહી છે. પીઠના મધ્ય ભાગમાં વીણાદંડ (મેરૂદંડ) નામથી પ્રસિધ્ધ હાડકાંના મણકાઓનો સમુદાય છે, તેમાં થઇને સુષુમ્ણાનાડી મસ્તક સુધી પહોંચેલી છે. નાભિકંદથી બે આંગળ નીચે કુંકલિનીનું સ્થાન છે. તે અષ્ટ પ્રકૃતિરૂપા માનવામાં આવી છે. તે વાચુની યથાવત્ ચેષ્ટા અને જળ તથા અન્ન આદિને રોકીને જ સદા નાભિકન્દના બંને પાર્શ્વોને ઘેરીને સ્થિત રહે છે તથા બ્રહ્મરંદ્યના મુખને પોતાના મુખથી સદા અવેષ્ટિત કરીને રહે છે. સુષુમ્ણાના વામભાગમાં ઇડા અને દક્ષિણ ભાગમાં પિંગળા સ્થિત છે સરસ્વતી અને કુદૂ એ બંને સુષુમ્ણાના ઉભય પાર્શ્વોમાં સ્થિત છે. ગાંધારી અને હસ્તિ જિહ્નાની વચમાં વિશ્વોદરા નાડી છે. ચશસ્વિની અને કુદૂની મધ્યમાં વસ્ત્યાનાડી પ્રતિષ્ઠિત છે. પૂષા અને સરસ્વતી પચસ્વિની નાડીની સ્થિતિ બતાવવામાં આવી છે. ગાંધારી અને સરસ્વતીની વચમાં શંખિનુંનું સ્થાન છે.'

અલંબુસા નાભિકંદના મધ્ય ભાગમાંથી નીકળી ગુદા સુધી ફેલાયેલી છે, સુષુમ્ણાનું બીજું નામ રાકા છે. તેના પૂર્વ ભાગમાં કુદૂ નામની નાકી છે. આ નાકી ઉપર અને નીચે સ્થિત છે. એની સ્થિતિ દક્ષિણ નાસિકા (જમણા નાક) સુધી માનવામાં આવી છે. ઇડા નામની નાકી વામ નાસિકા (ડાબા નાક) સુધી સ્થિત છે. યશસ્વિની નાકી જમણા પગના અંગુઠા સુધી ફેલાયેલી છે. પૂષા પિંગળા નાકીના પૃષ્ટ ભાગમાં થઇ જમણી આંખ સુધી ફેલાયેલી છે અને પયસ્વિની નાકી વિદ્વાનો દ્વારા જમણા કાન સુધી ફેલાયેલી માનવામાં આવી છે. સરસ્વતી નાકી ઉપરની તરફ જીભ સુધી ફેલાયેલી છે. હસ્તિ જિદ્ધા નાકી કાબા પગના અંગૂઠા સુધી ફેલાયેલી છે. શંખિની નામની જે નાકી બતાવવામાં આવી છે તે કાબા કાન સુધી ફેલાયેલી છે. ગાંધારી નાકી વેદાંતજ્ઞો દ્વારા કાબી આંખ સુધી બતાવવામાં આવી છે. વિશ્વોદરા નાકી નાભિકંદની મધ્યમાં સ્થિત છે.

હે મુનિ! સુષુમણા નાડીના દેવતા શિવ અને ઇડના દેવતા વિષ્ણુ ભગવાન છે. પિંગલા નાડીના બ્રહ્માજી અને સરસ્વતી નાડીના વિરાટ્ દેવતા છે. પૂષા નાડીના દેવતા પૂષા નામક આદિત્ય છે. વર્ષ્ણા નાડીના દેવતા વાયુ છે. હસ્તિ જિદ્ધા નામક નાડીના દેવતા વસ્થા છે. ચશસ્વિની નાડીના દેવતા ભગવાન ભાસ્કર છે. જળ સ્વરૂપ વસ્ત્યા જ અલંબુસા નાડીના દેવતા માનવામાં આવેલ છે. કુદૂની અધિષ્ઠાત્રી દેવી ક્ષુધા છે. ગાંધારીના ચંદ્રમા દેવતા છે. આ રીતે શંખિનીના દેવતા પણ ચંદ્રમા જ છે. પયસ્વિનીના દેવતા પ્રજાપતિ છે. વિશ્વોદરા નાડીના અધિદેવતા ભગવાન અગ્નિદેવ છે.

વેદવેત્તાઓમાં શ્રેષ્ઠ મુનીશ્વર! ઇડા નામની નાડીમાં નિત્ય જ ચંદ્રમાં સંચાર કરે છે અને પિંગળા નાડીમાં સૂર્યદેવ સંચરણ કરે છે. પિંગળા નાડીથી ઇડા નાડીમાં જે સંવત્સરાત્મક પ્રાણમય સૂર્યનું સંક્રમણ થાય છે, તેને વેદાંત તત્ત્વના જ્ઞાતા મદર્ષિઓએ ઉત્તરાયણ કહેલ છે. આ રીતે ઇડાથી પિંગળામાં જે પ્રાણાત્મક સૂર્યનું સંક્રમણ થાય છે, તે દક્ષિણાયન કહેવામાં આવેલ છે. જ્યારે પ્રાણ ઇડા અને પિંગળાની સંધિમાં આવે છે તે સમય હે પુરુષ શ્રેષ્ઠ ! આ શરીરની અંદર અમાવાસ્યા કહેવામાં આવે છે. જયારે પ્રાણ મૂલાધારમાં પ્રવેશ કરે છે, તે સમય હે તાપસોમાં શ્રેષ્ઠ વિદ્વદ્ધર! તપસ્વીઓએ આધ વિષુવ નામને ચોગનો ઉદય કહ્યો છે, તે સમય તત્ત્વનો વિચાર કરનારા મદર્ષિઓએ આધ વિષુવ નામનો ચોગનો ઉદય કહ્યો છે. મુનિશ્રેષ્ઠ ! જયારે પ્રાણવાયુ મૂદ્ધા (સહસ્ત્રાર) માં પ્રવેશ કરે છે, તે સમય તત્ત્વનો વિચાર કરનારા મદર્ષિઓએ અંતિમ અંતિમ વિષુવ ચોગની સ્થિતિ બતાવી છે. સમસ્ત ઉચ્છવાસ અને નિઃશ્વાસ માસ સંક્રાંતિ માનવા આવેલ છે. ઇડા નાડી દ્વારા જયારે પ્રાણ કુંડલિનીના સ્થાન પર આવે છે, ત્યારે હે તત્ત્વ શિરોમણિ ! ચંદ્ર ગ્રહણકાળ કહેવામાં આવે છે. આ રીતે જયારે પ્રાણ પિંગળા ગાડીના દ્વારા કુંડલિનીના સ્થાન પર આવે છે ત્યારે હે મુનીશ્વર! સૂર્યગ્રહણની વેળા થાય છે.

પોતાના શરીરમાં મસ્તકના સ્થાન પર શ્રીશેલ નામક તીર્થ છે. લલાટમાં કેદારતિર્થ છે. હે મહાપ્રાજ્ઞ! નાસિકા અને બંને ભ્રમરની વચ્ચે કાશીપુરી છે. બંને સ્તનોની જગ્યા પર કુરુસેત્ર છે. હૃદયકમળમાં તીર્થરાજ પ્રયાગ છે. હૃદયના મઘ્ય ભાગમાં ચિદમ્બર તીર્થ છે. મૂલાઘાર સ્થાનમાં કમલાલય તીર્થ છે. જે આ આત્મતીર્થ (પોતાની અંદર રહેનારાં) નો પરિત્યાગ કરીને બહારના તીર્થોમાં ભટકતો રહે છે, તે હાથ રહેલા બહુમૂલ્ય રત્નનો ત્યાગ કરી કાચ શોઘતો ફરે છે. ભાવનામય તીર્થ જ સર્વશ્રેષ્ઠ તીર્થ છે. ભાવ જ સંપૂર્ણ કર્મોમાં પ્રમાણભૂત છે. પત્ની અને પુત્રી બંનેનું આલિંગન કરવામાં આવે છે, કિંતુ બંનેમાં ભાવનું મોટું અંતર હોય છે. પત્નિનું આલિંગન જે ભાવથી કરવામાં આવે છે તે ભાવ પુત્રીના આલિંગનમાં નથી બંનેના ભાવ જુદા છે. ચોગી પુરુષ પોતાના આત્મતિર્થમાં અધિક શ્રધ્ધા અને વિશ્વાસ રહેતો હોવાથી જળથી ભરેલા તીર્થ અને કાષ્ટ આદિશ્વનિર્મત દેવ પ્રતિમાઓનું શરણ નથી લેતા. મહામુને ? બાહ્યતીર્થથી અધિક શ્રેષ્ઠ આંતરિક તીર્થ જ છે. આત્મતીર્થ જ મહાતીર્થ છે, તેની સામે બીજા તીર્થ નિર્શક છે.

શરીરની અંદર રહેવાવાળા દૂષિત ચિત્ત બહારના તીર્થોમાં ડૂબકી મારવા માત્રથી શુધ્ધ નથી થતાં, જેમ મદીરા (દારૂ) થી ભરેલો ઘડો ઉપરથી સેંકડોવાર જળ વડે ધોવા છતાં પણ અપવિત્ર જ રહે છે. પોતાની અંદર થનારા જે વિષુવચોગ, ઉત્તરાચણ, દક્ષિણાયન કાળ અને સૂર્ય-ચંદ્રમાના ગ્રહણ છે, તેમાં નાસિકા અને ભવાંઓની મધ્યમાં સ્થિત વારાણસી આદિ તીર્થોમાં ભાવના દ્વારા સ્નાન કરીને મનુષ્ય શુધ્ધ થઇ શકે છે. મુનિશ્રેષ્ઠ ! જ્ઞાનચોગમાં તત્પર રહેવાવાળા મહાત્માઓના ચરણોદક અજ્ઞાની મનુષ્યોના અંતઃકરણને શુધ્ધ કરવા માટે ઉત્તમ તીર્થ છે.

શિવ સ્વરૂપ પરમાતમા આ શરીરમાં જ પ્રતિષ્ઠિત છે, એને ન જાણનારા મૂઢ મનુષ્ય તીર્થ, દાન, જપ, ચન્ન, લાકડા અને પત્થરમાં જ સર્વદા શિવને શોદયા કરે છે. સાફ્ફતે ? જે પોતાની અંદર નિત્ય-નિરંતર સ્થિત રહેવાવાળા હું (પરમાતમા) ની ઉપેક્ષા કરીને કેવળ બહારની સ્થૂળ પ્રતિમાનું સેવન કરે છે, તે હાથમાં રાખેલા અન્નના ગ્રાસ (કોળીઆ) ને ફેંકી દઇ કેવળ પોતાની કોણી ચાટે છે. ચોગી પુરુષ પોતાના આત્મામાં જ શિવના દર્શન કરે છે, પ્રતિમાઓમાં નહિ. અન્નાની મુનષ્યોના હૃદયોમાં ભગવાન પરત્વે ભાવના જાગ્રત કરવા માટે જ માત્ર પ્રતિમાઓની કલ્પના કરવામાં આવી છે.

જેનાથી ભિન્ન ન કોઇ પૂર્વ છે નથી પર (ન કારણ છે ન કાર્ચ) જે સત્ય, અદ્ભિતીય અને પ્રજ્ઞાન ધન સ્વરૂપ છે, તે આનંદમય બ્રહ્મને જે પોતાના આત્માના રૂપમાં જુએ છે, તે ચથાર્થ જુએ છે. મહામુને! આ મનુષ્યનું શરીર નાડીઓનો સમુદાય માત્ર છે, જે સદા સારદીન છે. એના પરત્વે આત્મભાવનો પરિત્યાગ કરીને બુધ્ધિના દ્વારા આનિશ્ચય કરો કે 'હું' જ પરમાત્મા છું. જે આ શરીરમાં રહીને પણ એનાથી સદા ભિન્ન છે, મહાન છે, વ્યાપક છે અને સર્વનો ઇશ્વર છે, તે આનંદધન સ્વરૂપ અવિનાશી પરમાત્માને જાણીને ધીર પુરુષ ક્યારેય શોક કરતો નથી.

'મુને ! જ્ઞાનના બળથી ભેદજનક અજ્ઞાનની નાશ થઇ ગયા પછી કોણ આત્મા અને બ્રહ્મમાં મિથ્યા ભેદનો આરોપ કરશે.'

॥ ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः ॥







નામ : **શ્રી શરદચંદ્ર ઇશ્વરલાલ પુરોહિત** (શરદ વસિષ્ઠ) મુ. પો. : ડુમસ, જી. : સુરત, જન્મ સ્થળ : ડુમસ જન્મ દિનાંક : આસો સુદ ૧૩, ગુરૂવાર, વિ. સં. ૧૯૯૪

dl. 0-90-9632

પિતા : શ્રી ઇશ્વરલાલ ભાઇશંકર પુરોદિત માતા : અ.સી. કમલાગીરી ઇશ્વરલાલ પુરોહિત પતિન : અ.સી. સરલાદેવી શરદચંદ્ર પુરોંદિત જ્ઞાતિ : મોઢ ચતુર્વેદી બ્રાહ્મણ, ગોત્ર : વસિષ્ઠ,

વેદ શાખા : શુક્રલ ચજુર્વેદ, ત્રિપ્રવરાન્વિત માધ્યદિનીશાખા

હાલ નિવાસ સ્થાન :- બ્લોક નં. ૫૫/૪૨૦, ગુજરાત હાઉસીંગ બોર્ડ, પાલનપુર પાટીયા, રાંદેર રોક, સુરત-૩૯૫૦૦૫. મો. : ૦૯૯૦૪૯ ૭૩૦૭૨

#### વ્યવસાય :

(૧) ગુજરાત સરકારના સહકારી ખાતામાં સહકારી અધિકારી પદ પરથી નિવૃત્ત તા. ૩૧-૮-૯૬

(૨) હાલમાં સાહિત્ય સંશોધન, લેખન અને યૈદિક, પુરાણોક્ત, તાંત્રોક્ત કર્મકાંડ તેમજ ઉપાસના-યોગ પ્રકાશિત ગુજરાતી પુસ્તકો :-

(૧) 'તત્ત્વોપચાર' (ચોંગિક ચિકિત્સા), (૨) શ્રી સત્યનારાયણ વ્રત કથા તત્ત્વ (બીજી આવૃત્તિ), (૩) 'આ બધું શા માટે ?' (કપ વિષયોનું વૈજ્ઞાનિક અને તાત્ત્વિક વિવેચન), (૪) 'ગુરૂ તત્ત્વ પ્રકાશ' તેમજ ગુરૂ સાધના અને સિધ્ધિ, (પ) 'શિવ સ્વરોદય રત્નાકર' (વૈજ્ઞાનિક તત્તવજ્ઞાન સ્વરોદય) બૃહદ્ગ્રંથ (ત્રીજી

આવૃત્તિ), (૬) કર્મની ગતિ, (૭) નવગ્રહ પ્રભાવ અને કષ્ટ નિવારણ, (૮) 'શ્રી સત્ય વિનાયક' વ્રતકથા તત્ત્વ, (e) 'કામ જિજ્ઞાસા' (તૃતિય પુરુષાર્થ કામ), ગુજરાતી સાહિત્યમાં અનેક ચિંતન પ્રધાન બૃદદ્ ગ્રંથ કાયાની સરગમ પર પ્રગટતી મધુર સુરાવલીની મીન પરિભાષા સાથે મદનના પ્રગટ વિરામ ચિહ્નોનું કિયાત્મક યેજ્ઞાનિક વિવેચન નવીન ઉન્મેષોના પરિપ્રેશ્ચમાં...! (૧૦) 'દેવતા સિધ્ધિ મુદ્રા મહાવિજ્ઞાન', (૧૧) શીઘ

रोગ निपारક મુદ્રા મहापिज्ञान, (૧૨) 'શ્રી માતંગી મहापिधा' (સાધના અને સિધ્ધિ), (૧૩) છેન્ન મસ્તા મહાવિદ્યા (સાધના અને સિદિધ), (૧૪) ભવતારિણી તારા મહાવિદ્યા (સાધના અને સિદિધ), (૧૫) શ્રી ભુવનેશ્વરી મહાવિદ્યા (સાદાના અને સિદ્ધિ), (૧૬) ઘૂમાવતી મહાવિદ્યા (સાદાના અને સિદ્ધિ).

શીઘ્ર પ્રકાશિત થનારા ગુંથો :-

(१७) जन्म कुण्डलीके समस्त कुयोगो का निवारण (हिन्दी) । (१८) जगतारिणी तारा महाविद्या । (१૯) 'આકાશ પ્રવાહ' (આકાશવાણી પરથી પ્રસારિત પ્રવચનો) (२०) ॐકार ચિંતામણી, (૨૧) 'અક્ષર-શક્તિ' (મંત્ર-માતૃકા) બૃદદ્ ગ્રંથ, (૨૨) બ્રાહ્મણની અસ્મિતા, (૨૩) જન્મ દિવસ ક્યારે અને કેવી રીતે ઉજવશો ? (૨૪) શ્રાદ્ધ વિધિ-વિધાન વિજ્ઞાન, (૨૫) આત્મપૂજા ઉપનિષદ્ (આત્મજ્ઞાન, આત્મતિર્થ, આત્મપૂજા), (૨૬) દીપક તંત્ર, (૨૭) સ્વસ્તિક તંત્ર, (૨૮) ભરમ તંત્ર, (૨૯) તત્ત્વ જ્યોતિષ, (૩૦) ક્રિયાયોગ, (૩૧) જ્ઞાનવાન ผน, (3२) आश्चर्य तंत्र, (33) रहस्यमयी सिच्चीविद्या ब्रगत्ममुखी.

શ્રીમાન પુરોહિત (શરદ વસિષ્ઠ) અનેક વિષયોના મર્મજ્ઞ વિદ્વાન, સંશોધક સાહિત્યકાર તરીકે જાણીતા છે. કોઇપણ ગૂઢ વિષય પસંદ કરી મહાવિદ્યાર્થી તરીકે તેના મર્મ સુધી પહોંચી વિષયને ન્યાય આપવી તેમને માટે સ્વભાવગત છે. તેમના પ્રત્યેક પુસ્તકો અન્ય પ્રકાશનો કરતાં અલગ દિષ્ટિકોણથી લખાયેલ ચિંતનસભર છતાં સ્વાન્ત સુખાય અને સર્વજન ઉપયોગી છે. જેને વિદ્વાનો, સાધ-સંતો પણ આવકારે છે.

સામાન્યતઃ લેખકની તત્ત્વ શોધક વૃત્તિ, જ્ઞાન પ્રગલ્લભતા, યોગાનું ભુતિ અને ઉપાસના પઘ્ધતિ સાથે કર્મદતા તેમજ શાસ્ત્રીય અભિગમ તેમના ગ્રંથોના માધ્યમથી પ્રગટ થાય છે.